رفع محبر(الرحمل (النجري (أسكنه (اللّم) (الجنة

الأمربالإنباع والنهي عن الإبتياع حقوق الطبع محفوظة للناشر الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ــ ١٩٩٠م



ص ب ١٨٦٥ ــ الدمام ٣١٩٨٢ جنوب الاستاد الرياضي هاتف: ٨٢٦٨٣٤٣ ــ فاكس: ٨٢٦٨٣٤٣

رفع حبر(الرمم (النجدي السكنه (اللّم (الجنة

الأمريالانباع والنهي عن الإبتاع

> للحافظ جَلاَل الدَّينَ السَّيُوطيَ

> تحقیق مَشهُورحَسَن سَلمَانُ

رفع محبد(الرحمن (النجيري (أُسكنه (اللِّم) (الجنة

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة المحقق

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله، فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

ويا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً ونساءً واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيباً (١).

ويا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً يُصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً (٢).

#### أما بعد:

فإن أحسن الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

<sup>(</sup>١) سورة النساء: آية (١) . .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: آية (٧٠-٧١).

لاشك أن الله تعالى لا يُعظِّم الأعمال لكثرتها، إلا أن تكون موافقةً للسنة، قال الله تعالى:

ولنبلوكم أيكم أحسن عملاً (١) ولم يقل: أكثر عملاً. والعمل الحسن ما كان موافقاً للسنة.

وليس قدر من أهدى للملك جوهرتين، كقدر من أهدى له حمل تِبنٍ أو بيْن!!

والإبتداع في الشرع خطر عظيم، وفعل ذميم، وهو «أكبر ناقض لشرعة المهديين، حيث أنه استحسان ما لم يأت بتحسينه نقل، ورد ما ثبت بنقل العدل، فكان نقضه \_ وهو علة السقم، وغصة الطعم \_ "(٢) مقصداً للعلماء، وواجباً في أعناقهم.

ولهذا أُفرده كثيرٌ من العلماء بالتّصنيف، منهم:

الإمام إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الشاطبي. كتب فيه وأطال النّفس، وشفى بُلْغَهَ الأَنفس، وسماه بـ: «الإعتصام».

وخيرُ من وصفه صاحبه، إذ صاحب البيت أدرى بما فيه، وأهل مكة أدرى بشعابها، فقال رحمه الله تعالى:

«وأنا أرجو أن يكون كُتِبَ هذا الكتاب، الذي وضعتُ يدي فيه، من هذا القبيل، لأني رأيت باب البدع في كلام العلماء مُعفَلاً

<sup>(</sup>١) سورة الملك: آية رقم (٢) .

<sup>(</sup>٢) عقد الزّبرجد في تحيّة أُمة محمد: (ص ٥) .

جداً، إلا من النقل الجلي، كما نقل ابن وضاح، أو يؤتى بأطراف من الكلام لا يشفي الغليل، بالتفقه فيه كما ينبغي، ولم أجد \_ على شدة بحثي عنه \_ إلا ما وضع فيه أبو بكر الطرطوشي، وهو يسير في جنب ما يحتاج إليه، وإلا ما وضع الناس في الفرق الاثنتين والسبعين، وهو فصل من فصول الباب، وجزء من أجزائه، فأخذتُ نفسي بالعناء فيه، عسى أن ينتفع به واضعه، وناشره، وكاتبه، والمنتفع به، وجميع المسلمين، إنه ولي ذلك ومسديه بسعة رحمته»(١).

ومنهم:

الإمام جلال الدين السيوطي:

كتب فيه كتابنا هذا: «الأمر بالإتباع والنهي عن الإبتداع»(٢).

الإعتصام: (٢/١١٦/١).

والكتاب لم يكمله مؤلفه، وكم من حسراتٍ في بطون المقابر (!!).

<sup>(</sup>٢) ونسبه له جماعةً من أهل العلم، منهم:

أولاً: محمد جمال الدين القاسمي في «إصلاح المساجد» ونقل عنه في مواطن عدةٍ، منها: «ص ٩٦ و ١٠٨ و١٢٦».

ثانياً: يوسف إسماعيل النّبهاني في «دليل التجار إلى أخلاق الأُخيار» ونقل عنه في موطن واحدٍ. انظر: صفحة (١٤٠).

ثالثاً: أحمد الخازندار ومحمد الشيباني في «دليل مخطوطات السيوطي»: (ص ١٦٣). ولم يذكّره السيوطي في قائمة «مصنفاته» التي ذكرها في «التحدث بنعمة الله» ولا في «حسن المحاضرة» و لم يذكره ممن ترجم له، فيما وقفتُ عليه، ضمن القائمة الواردة، فيما بعد تحت عنوان: «مصادر ترجمة» \_ إلا الثلاثة المذكورون آنفاً. وأعجبُ من مقولة محقق الكتاب (طبعة مكتبة القرآن): (ص ١٢): «بالرجوع (!!) إلى كتب التراجم، يتبين المرءُ بكلٌ وضوح إلى أن الكتاب للإمام السيوطي، =

وقسَّم كتابه إلى فصولٍ عدةٍ، أورد فيها كثيراً من الأَحاديث والآثار، التي تأمر بلزوم السنة والجماعة، وتذمّ البدع والأهواء والفرقة.

وبعد أن ذكر تعريف البدعة، والفرق بينها وبين السنّة، أُخذ في تعداد مفردات البدع التي كانت شائعةً في زمانه.

وختم كتابه في ذكر وصيتين في التمسك بعقيدة أهل السنة والجماعة، أحدهما للإمام الثوري، والأخرى للإمام الشافعي، وقد تضمنت عقيدتهما.

وحاول الإمام السيوطي أن يحيط بمختلف الجوانب التي أحدثت فيها البدع، فذكر بدع المعاشرة والنظر والسماع والوجد والرقص، ومعاشرة الأحداث، والنظر إلى الغلمان، وبدع تعظيم الأماكن والقبور، وبدع الأعياد والمناسبات والمواسم، وبدع يوم عرفة وعاشوراء، وبدع صلاة التراويح، وبدع التماوت في الكلام والمشى، وبدع التبتل والإنصراف عن الدّنيا، وبدع تعذيب النفس والمشى، وبدع التبتل والإنصراف عن الدّنيا، وبدع تعذيب النفس

<sup>=</sup> فضلاً عن إشارة الإمام السيوطي لهذا الكتاب غير (!!) واحد من مؤلفاته الأخرى».

وبهذه المناسبة لا يفوتني أن أشير إلى أنه وقع في هذه الطبعة كثيرٌ من التصحيف والسقط، فضلاً عن عدم اعتناء المحقق في تخريج الأحاديث النبوية، وذكره لأمور ما ينبغي أن تذكر، كقوله عند الحديث الموضوع: «عشرة من خصال قوم لوط: وفي آخره: مضغ العلك» فسكت عن تخريج الحديث أو التنصيص على أنه غير صحيح، وعلق على «العلك» بقوله: «العلك: ما نسميه البان، وقد استحدثت منه في أيامنا أنواع، منها ما هو بالنعناع، ومنها ما هو بالقرفة» !!.

وترك المباحات، والإشتغال بنوافل العبادات وترك التعلم، وبدع خطبة الجمعة، وبدع الجنائز، وبدع الحج، وبدع التحية والسلام، وبدع دخول المنازل، وبدع القمار والنرد والشطرنج، وبدع الوسوسة في الوضوء ونية الصلاة، وبدع التساهل في المكاسب وألوان المعاملات.

وكانت مصادره فيه كثيرة.

#### فقد اعتمد:

- \_ «تلبيس إبليس» لابن الجوزي «المتوفّى سنة ٥٩٦ هـ». وأكثر من النّقل منه، وإن لم يصرح بذلك.
  - \_ «شرح السنة» للبغوي «المتوفى سنة ٥١٦ هـ».
- \_ «الباعث على إنكار البدع والحوادث» لأبي شامة المقدسي «المتوفى سنة ٦٦٥ هـ».
  - وأكثر من النقل منه.
- \_ «اقتضاء الصراط المستقيم» لشيخ الإسلام ابن تيمية «المتوفى سنة ٧٢٧ هـ».
  - وأكثر من النقل منه أيضاً، ولم يصرّح بذلك.
  - \_ «الأم» للإمام الشافعي «المتوفى سنة ٢٠٤ هـ». ونقل عنه في موطنين.
- \_ «أداء ما وجب في بيان وضع الواضعين في رجب» لأبي الخطاب عمر بن الحسن بن علي بن محمد بن دحية الكلبي «المتوفى سنة ٦٣٣ هـ».

- ونقل منه موطنٍ واحدٍ.
- \_ «الحوادث والبدع» لأبي بكر الطُّرْطُوشي «المتوفى سنة ٢٠٥ هـ». ونقل منه في أكثر من موضع.
- \_ «البدع والنهي عنها» لأبي عبدالله محمد بن وضاح بن بزيع «المتوفى سنة ٢٨٦ هـ».
  - ولم يكثر من النقل منه.
- \_ «العُتبيّة» أو «المستخرجة من الأُسمعة» لمحمد العتبي القرطبي «المتوفى سنة ٢٥٥ هـ».
  - \_ «الكامل» لأَّبي العباس المبرد «المتوفى سنة ٢٨٥ هـ».
- \_ «تاريخ دمشق» لأبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله، المعروف بابن عساكر «المتوفى سنة ٧١٥ هـ».
- \_\_ «تحريم النرد والشطرنج والملاهي» لأبي بكر محمد بن الحسين الآجري «المتوفى سنة ٣٦٠ هـ».
  - نقل منه في موطن واحد.
- «شرح أصول إعتقاد أهل السنة والجماعة» لأبي القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري اللالكائي «المتوفى سنة ٤١٨ هـ». ولم يصرح به، ونقل منه كثيراً من الآثار في مقدمة الكتاب، ونقل وصية سفيان الثوري في خاتمته.
- \_ «الإعتصام» لأبي إسحاق إبراهيم بن موسى اللّخمي الشّاطبي «المتوفى سنة ٧٩٠ هـ».
  - لم يصرح به، ونقل منه في مواطن قليلة.
- \_ «خلق أفعال العباد»: محمد بن إسماعيل البخاري «المتوفى سنة

٢٥٢ هـ ١٠

لم يصرح به، ولم ينقل منه إلا مرة واحدة.

- \_ «فتوى ابن الصلاح في صلاة الرغائب» لأبي عمرو تقي الدين عثمان بن عبدالرحمن بن عثمان الشافعي «المتوفى سنة ٦٤٣ هـ». نقل منه في موطن واحدٍ.
- \_ «فتوى العزّ بن عبدالسلام في صلاة الرغائب» لأبي محمد عزّ الدّين عبدالعزيز بن عبدالسلام «المتوفى سنة ٦٦٠ هـ». نقل منه في موطن واحد أيضا.

وهذه المصادر لم يصرح إلا بأسماء اليسير منها، ولكنه كان \_ رحمه الله تعالى \_ ينقل منها، وينسب \_ على الأعمّ الغالب \_ الكلام لأصحابها، واستطعت الإهتداء لها، بالمتابعة والبحث والتمحيص.

واعتمد على مصادر حديثيّة أُخرى، صرح بأسمائها، ونقل منها كثيراً، وهي أُمهات كتب الحديث، وهي :

- «صحيح البخاري» لمحمد بن إسماعيل البخاري «ت ٢٥٦ هـ».
- «صحيح مسلم» لمسلم بن الحجاج النيسابوري «ت ٢٦١ هـ».
  - ــ «جامع الترمذي» لمحمد بن عيسى الترمذي «ت ٢٧٩ هـ».
  - ــ «سنن سعید بن منصور» لسعید بن منصور «ت ۲۷٥ هـ».
- \_ «سنن أبي داود» لسليمان بن الأشعث السجستاني «ت ٢٧٥ هـ».
  - ــ «سنن ابن ماجة» لمحمد بن يزيد القزويني «ت ٢٧٥ هـ».
    - ـ «المجتبى» لأحمد بن شعيب النّسائي «ت ٢٠٣ هـ».
  - ـ «سنن الدارقطني» لعلي بن عمر الدراقطني «ت ٣٨٥ هـ».

- ـ «سنن الدّارمي» لعبدالله بن عبدالرحمن الدّارمي «ت ٢٥٥ هـ».
  - «السنن الكبرى» لأحمد بن على البيهقى «ت ٤٥٨ هـ».
    - ــ «الموطأ» لمالك بن أنس «ت ١٧٩ هـ».
    - \_ «المسند» لأحمد بن حنبل «ت ٢٤١ هـ».

وصرح بالنقل أيضاً من «جامع البيان في تفسير القرآن» لمحمد بن جرير الطبري «ت ٣١٠ هـ».

أما كتب التراجم، فلم يصرّح إلا بـ «تاريخ دمشق» لابن عساكر، ويغلب على ظنّى أنه نقل من :

- \_ «حلية الأولياء» لأبي نُعم أحمد بن عبدالله الأصبهاني «ت٠٣٠هـ».
- \_ «مناقب الإمام أحمد بن حنبل» لابن الجوزي «ت ٩٦ هـ».

هذه الكتب التي نقل منها إمامنا السيوطي \_ رحمه الله تعالى \_ ويحتمل أنه نقل من بعضها بالواسطة.

#### وصف النسخة الخطية التي اعتمدت عليها في التحقيق:

يقع المخطوط في (٣١) لوحه، في كل لوحة صفحتان، في كل صفحة (٢٥) سطراً .

وخطها جيد ومقروء .

وتوجد هذه النسخة في «جامع كمبردج»: (۸۹۰/۱) كما في «دليل مخطوطات السيوطي»: (ص١٦٣).

وعنه صورةٌ على «ميكروفلم» في «مركز الوثائق والمخطوطات» في «الجامعة الأردنية».

ووقع نقص في بعض المواطن من الناسخ . والناسخ هو: إبراهيم بن أحمد بن يوسف النجدي التميمي الحنبلي .

وتاريخ النسخ هو: يوم الأربعاء / سادس عشر / صفر / سنة ١١٨٨ هـ.

جاء في اللوحة الأخيرة من المخطوط:

«تم المجموع المبارك: يوم الأربعاء / سادس عشر / صفر / سنة ١١٨٨هم، غفر الله لمؤلفه، ولكاتبه، وللناظر فيه، ونفع بما فيه كاتبه، ومَنْ طلب النفع فيه، بنيّةٍ صادقةٍ، وجميع المسلمين. إنه جواد كريم.

وكاتبه: فقير رحمة ربه العلي: إبراهيم بن أحمد بن يوسف النجدي التميمي الحنبلي».

ومخطوطنا هذا، ضمن مجموع، فيه للإمام السيوطي:

- ـ تمهيد الفرش في الخصال الموجبة لظلّ العرش.
  - \_ بشرى الكئيب بلقاء الحبيب .
    - \_ الأُرَج في الفَرَج .

وقد أثبت الناسخ على اللوحة الأُخيرة منه، تواريخ ميلاد أُبنائه.

#### عملي في التحقيق:

ويتخلص عملي في تحقيق هذا الكتاب، بما يلي:

أولاً : ضبطتُ النص وأشكلتُه .

ثانياً : تممتُ النقص الواقع في بعض المواطن، بالرجوع إلى المصادر التي نقل منها المصنف، وبيّنت ذلك في الهامش.

ثالثاً: شرحتُ غريب الألفاظ التي سكت عنها المُصنِّف.

رابعاً: وضعتُ عناوين فرعية لمباحث الكتاب، وضعتها بين معكوفين، وقسمتُه فقرات.

خامساً: على ما ذكره المصنف من مفردات البدع، فذكرتُ مَنْ وافقه من أهل العلم \_ في غالب الأَحيان \_ ومَنْ خالفه.

سادساً: خرجت الأحاديث والآثار، فذكرت مظانها من دواوين السنة، وبينت صحيحها من سقيمها، وفقاً لقواعد فن علوم الحديث.

سابعاً: ترجمتُ للمصنف ترجمة مقتضبة، تتناسب مع حجم الكتاب. ثامناً: وأحيراً، وضعتُ ستة فهارس في آخر الكتاب، هي:

١ \_ فهرسُ الآيات الكريمة .

٢ \_ فهرس الأحاديث الشريفة .

٣ \_ فهرس الآثار .

٤ \_ فهرس الموضوعات .

ه \_ فهرس السنن .

٦ \_ فهرس البدع .

وأُخيراً .. الله تعالى أسأل، وبأسمائه وصفاته أتوسل، أن يكتب لي أُجرين في كل ما علَّقتُ عليه، وأن يرزقني فهماً في كتابه، ثم في سنّة نبيه عليله، وقولاً وعملاً يؤدي به عنا حقّه، ويوجب لنا نافلة مزيده، إنه سميع مجيب.

وصلي الله على سيدنا محمد، وعلى آله وأصحابه وأزواجه وسلم تسلمياً.

المحقق

CHECKE CONTROLLE CONTROLLE

#### المُصنَّقُ

أولا: مصادر الترجمة:

(أ) من أفرد السيوطي بترجمة مستقلة .

(ب) من ترجم له ضمن مجموع .

ثانيا: ترجمته:

### أولا: مصادر الترجمة:

## (أ) من أفرد السيوطي بترجمة مستقلة :

١ ـ تلميذه: عبدالقادر بن محمد الشاذلي «ت ٩٣٥ هـ»، ترجم له في كتابٍ موسوم بـ «بهجة العابدين بترجمة الحافظ جلال الدين».

٢ ـ محمد بن علي بن أحمد الداوودي «ت ٩٤٥ هـ»: ترجم لشيخه السيوطي في «مجلّد ضخم» كما في «معجم المؤلفين»: (٣٠٤/١٠).

٣ عبدالحكيم السيد عتلم: جلال الدين السيوطي، ضمن مجموعة بحوث أُلقيت في الندوة التي أقامها المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب، بتاريخ ٦-١٠ / آذار / سنة ١٩٧٦م.

٤ ـ أحمد الشرقاوي إقبال: مكتبة السيوطي، وهو سجل حافل،
 يجمع ويصف مؤلفات السيوطي، طبع في دار المغرب / الرباط.

• أحمد الخازندار ومحمد إبراهيم الشيباني: دليل مخطوطات السيوطي وأماكن وجودها.

ذكرا أماكن وجود كتب السيوطي في دور المخطوطات في العالم، وأشارا إلى المطبوع منها، ومكان وزمان طبعها.

٦. مجهول: فهرست أسماء كتب السيوطي، مخطوط، في خزانة كتبي.

وذكر فيه أسماء كتب السيوطي، مرتبة على حروف المعجم، ولم

يذكر اسم المؤلف، وهي تقع في خمس لوحات.

٧ - على صافي حسين: الإمام جلال الدين السيوطي، مطبوع
 في مصر، مكتبة الإعتصام.

٨ - هذا، وقد ترجم السيوطي لنفسه في كتاب مطبوع، اسمه:
 «التحدث بنعمة الله».

وترجم لنفسه على عادة المؤرخين والمحدثين في كتابه: «حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة»: (١/٣٣٥-٣٣٩).

#### (ب) من ترجم له ضمن مجموع:

١ - شمس الدين محمد بن عبدالرحمن السخاوي: الضوء
 اللامع لأهل القرن التاسع: ٢٠٥/٥.

٢ ـ نجم الدين الغزّي: الكواكب السّائرة بأعيان المائة العاشرة: ٢٣١-٢٣٦.

٣ - محمد بن علي الشوكاني: البدر الطالع بمحاسن مَنْ بعد القرن السّابع: ٣٢٥-٣٢٨.

عبدالقادر العَيدرُوس: تاريخ النور السافر عن أُخبار القرن العاشر: ص١٥-٥٤.

• - ابن العماد الحنبلي: شذرات الذهب في أخبار من ذهب: ١/٨-٥٥.

٦- إسماعيل البغدادي: هدية العارفين في أسماء المؤلفين:

.0 \$ \$ -0 \$ \$/1

٧ ـ إسماعيل البغدادي: إيضاح المكنون في الذيل على كشف
 الظنون: ١٩١/١ و ٢٢٠ و ٢٣٠ و ٢٧٨ و ٤٢١ و ٤٧٩ و ٤٢١ و ٤٧٠ و ٤٧٠ و ٤٧٠ و ٤٧٠٠ و ٤٧٠٠ و ٤٢٠ و ٤٧٠٠ و ٤٢٠ و ٤٢٠٠ و ٤٢٠ و ٤٢٠٠ و ٤٢٠ و ٤٢٠٠ و ٤٢٠ و ٤٢٠٠ و ٤٢٠ و ٤٢٠٠ و ٤٢٠ و ٤

٨ ـ حاجي خليفة: كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون:
 في مواطن كثيرةٍ جداً، تطلب من «معجم المؤلفين».

٩ عمر رضا كحالة: معجم المؤلفين: ٥/١٣١-١٣١٠.

.١. عمر رضا كحالة: المستدرك على معجم المؤلفين: ص ٣٤٩-٣٥١.

١١ ـ خير الدين الزركلي: الأعلام: ٣٠٢-٣٠١/٣ .

#### ثانيا: ترجمته:

#### اسمه:

هو عبدالرحمن بن الكمال بن محمد بن سابق الدين بن الفخر عثمان بن ناظر الدين محمد بن سيف الدين خضر بن نجم الدين الصلاح أيوب بن ناصر الدين محمد بن الشيخ همام الدين الخضيري الأسيوطي.

وسماه والده بعد أسبوع من مولده .

#### نسبه ولقبه وكنيته:

يحدثنا السيوطي عن نسبه، فيقول:

«وأما نسبتنا بالخُضيري، فلا أعلم ما تكون إليه هذه النسبة، إلا

«الخضيرية» محّلة ببغداد، وقد حدثني من أثق أنه سمع والدي \_ رحمه الله \_ أن جده الأعلى كان أعجمياً، أو من المشرق، فالظاهر أن النسبة إلى المحلّة المذكورة».

ولقبه: جلال الدين، لقبه به أبوه .

وكان يلقب بـ «ابن الكتب»، لأن أباه كان من أهل العلم، واحتاج إلى مطالعة كتاب، فأمر أمه أن تأتي بكتاب مِنْ بين كتبه، فذهبت لتأتي به، فجاءها المخاض، وهي بين الكتب، فوضعته.

وكناه شيخه قاضي القضاة عزُّ الدين أحمد بن إِبراهيم الكناني بأَبي الفضل.

#### مولده وعائلته ونشأته:

يحدثنا السيوطي عن ميلاده، فيقول:

«وكان مولدي بعد المغرب/ ليلة الأحد / مستهل رجب / سنة تسع وأربعين وثمانمائة، وحُمِلْتُ في حياة أبي إلى الشيخ محمد المجذوب، رجل كان من كبار الأولياء، بجوار المشهد النّفيسي، فبارك عليّ (!!)».

أما بشأن عائلته، فيقول:

«نشأت يتيماً، فحفظت القرآنَ، ولي دون ثماني سنين، ثم حفظتُ «العمدة» و «منهاج» الفقه والأصول و «أَلفية بن مالك» ».

#### اشتغاله بالعلم وشيوخه ورحلاته:

يقول رحمه الله تعالى:

«شرعت في الإشتغال بالعلم من مستهل سنة أربع وستين، فكان أول شيء ألفته «شرح الإستعاذة والبسملة». ولازمت في الفقه شيخ

الإسلام علم الدين البُلقيني، وشيخ الإسلام شرف الدين المناوي. ولزمت في الحديث والعربية شيخنا الإمام تقي الدين الشبلي، فواظبته أربع سنين، ولم أنفك عنه إلى أن مات. ولزمت شيخنا محي الدين الكافيجي، فأخذت عنه الفنون، وكتب لي إجازة عظيمة. وسافرت \_ بحمد الله \_ إلى بلاد الشام، والحجاز، واليمن، والهند، والمغرب، والتكرور.

وأُفتيتُ من مستهل سنة إحدى وسبعين.

#### ورُزقت التبحر في سبعة علوم:

التفسير والحديث والفقه والنّحو والمعاني والبيان والبديع على طريقة العرب البلغاء، لا على طريقة العجم وأهل الفلسفة.

والذي أعتقده:

أن الذي وصلت إليه من هذه العلوم السبعة \_ سوى الفقه والنقول التي اطلعتُ عليها فيه \_ لم يصل إليه، ولا وقف عليه أحدٌ من أشياحي، فضلاً عمن هو دونهم. ولو شئت أن أكتب في كل فصل مصنفا، بأقوالها وأدلتها: النقلية والعقلية، ومداركها ونقوضها وأجوبتها، لقدرت على ذلك من فضل الله، لا بحولي ولا قوتي».

ويحدثنا عن الباعث على دعواه الإجتهاد، فيقول:

«أقول ذلك، تحدثا بنعمة الله \_ تعالى \_ لا فخراً، وأي شيء في الدنيا حتى يطلب تحصيلها بالفخر (!!) وقد انف الرحيل، وبدا الشيب، وذهب أطيب العمر».

ويصرح بأنه هو: مجدد قرنه، في خاتمة أرجوزة له، سماها: «تحفة المهتدين بأسماء المجتهدين» فيقول:

وهذه تاسعة المئين قد أتت ولا يخلف ما الهادي وَعَد وقد رجروت أني المجدد فيها ففضل الله ليس يُجَحْد

وكان هذا من أسباب منازعته مع عصريّه وخصمه العلامة السخاوي ــ رحمهما الله تعالى، وعفى عنهما ــ وصرح بهذا تصريحا قاسيا، قال معرضا بخصمه:

«فإنه ثم من ينفخ أشداقه، ويدعي مناظرتي، وينكر علي دعواي الإجتهاد، والتفرد بالعلم على رأس هذه المائة، ويزعم أنه يعارضني، ويستشجيش علي من لو اجتمع — هو وهم — في صعيد واحد، ونفخت عليهم نفخة، صاروا هباءً منثوراً»(١).

#### مؤلفاته:

قال الغزي في «الكواكب السائرة»(٢):

«ألف المؤلفات الحافلة الكثيرة الكاملة الجامعة المتقنة المحررة المعتمدة المعتبرة، نيفت على خمسمائة مؤلَّف».

<sup>(</sup>۱) من ديباجة رسالة «الكَشّف عن مُجَاوِزة هذه الأُمة الأُلْف» مطبوعة ضمن «الحاوي للفتاوى»: (۸٦/۲).

<sup>. 1/1/1 (7)</sup> 

وذكر أن هذا من كرامات الله \_ عز وجل \_ له، فقال: «ومحاسنه ومناقبه لا تُحصى كثرةً، ولو لم يكن له من الكرامات إلا كثرة المؤلفات، مع تحريرها وتدقيقها، لكفى ذلك شاهداً لمن يؤمن بالقدر».

وقال الشوكاني في «البدر الطالع»(١):

«وتصانيف السيوطي في كل فن من الفنون مقبولة، قد صارت في الأقطار، مسير النَّهار، ولكنه لم يسلم من حاسد لفضله، وجاحد لمناقبه».

#### عزلته وانقطاعة عن الناس:

قال النجم:

«ولما بلغ أربعين سنة من عمره، أخذ في التجرد للعبادة، والانقطاع إلى الله تعالى، والاشتغال به صرفاً، والإعراض عن الدنيا وأهلها، كأنه لم يعرف أحداً منهم، وشرع في تحرير مؤلفاته، وترك الإفتاء والتدريس، واعتذر عن ذلك في مؤلف ألفه، وسماه به والتنفيس»، وأقام في روضة المقياس، فلم يتحول منها إلى أن مات، لم يفتح طاقات بيته، التي على النيل من سكناه. وكان الأمراء والأغنياء يأتون إلى زيارته، ويعرضون عليه الأموال النفيسة، فيردها»(٢).

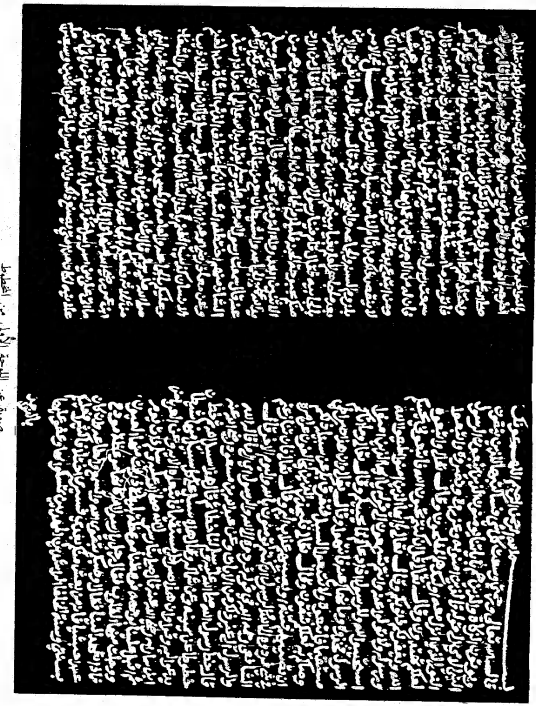
<sup>.</sup> TY9-TYX/\ (\)

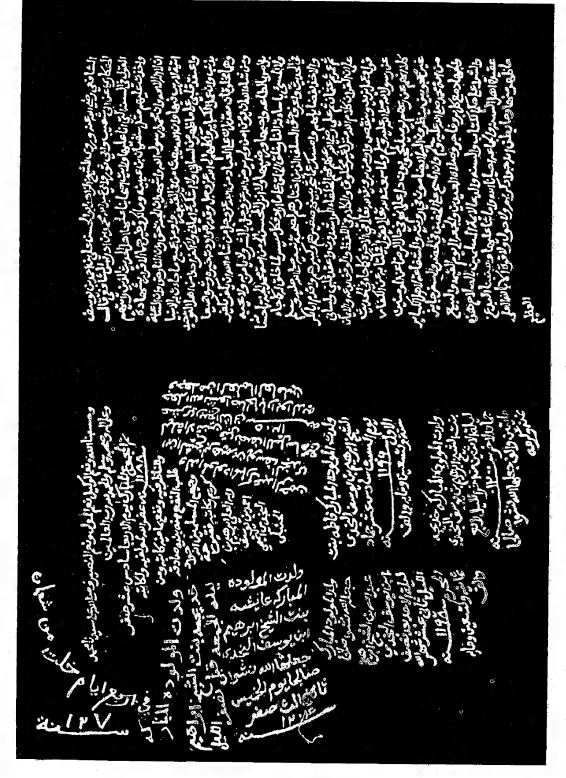
<sup>(</sup>٢) الكواكب السّائرة: (٢/٨/١).

#### وفاته:

وكان موت صاحب الترجمة: بعد آذان الفجر، المسفر صباحه عن يوم الجمعة / تاسع عشر / جمادى الأولى / سنة إحدى عشرة وتسعمائة، رحمه الله رحمة واسعة، وجزاه الله عن العلم وأهله وطلبته خير الجزاء.

وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وآله وصحبه .





صورة عن اللوحة الأنحيرة من الخطوط

# نص الكتاب

# بسم الله الرحمن الرحيم، اللهم عونك [ الآيات التي تأمر بالاتباع وتنهى عن الابتداع ]

قال الله تعالى: ﴿ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتبعون الرسول يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون \* الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الله قوله: ﴿فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون (٢).

وقال تعالى: ﴿واتبعوه لعلكم تهتدون ﴿(٢).

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنتُم تُحبون الله فاتبعوني يُحببكم الله ويَغْفِر لكم ذُنُوبِكم﴾(٢) .

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهِ وَرَسُولُهُ وَلا تُولُوا عَنُهُ وَأَنْتُم تَسْمَعُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمَنُوا استجيبُوا للهُ وَللرسُولُ إِذَا دَعَاكُمُ لمَا يُحْيِيكُم ﴾ (٤).

وقال تعالى: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ﴾(٥).

وقال تعالى: ﴿وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السُبُل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ﴿(٦).

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: آية رقم (١٥٦-١٥٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: آية رقم (١٥٨).

<sup>(</sup>٣) سوزة آل عمران: آية رقم (٣١).

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: آية رقم (٢٠-٢٤)

<sup>(</sup>٥) سورة الحشر: آية رقم (٧).

<sup>(</sup>٦) سورة الأُنعام: آية رقم (١٥٣).

وقال تعالى: ﴿ فليحذر الذين يُخَالِفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم (١٠).

وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فَي شَيْءَ فَرَدُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولُ إِنْ كَنْتُمْ تَوْمُنُونَ بِاللهِ وَاليَّوْمُ الآخر ﴿ (٢).

قال الشافعي رحمه الله في قوله ﴿فردّوه إلى الله والرسول﴾ أي إلى ما قاله الله والرسول﴾ أي إلى ما قاله الله والرسول(٣) إلى غير ذلك من الآيات.

<sup>(</sup>١) سورة النور: آية رقم (٦٣).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: آية رقم (٥٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: الرسالة: فقرة رقم (٢٦٤ ــ طبعة الشيخ أحمد شاكر)، والمدخل إلى السنن الكبرى: رقم (١٩٧)، والباعث على إنكار البدع: (ص ٨).

# [ الأحاديث التي تأمر بالاتباع وتنهى عن الابتداع ]

وعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال:
«خط رسول الله على لنا خطاً ثم قال هذا سبيل الله ثم خط خطوطاً عن يمينه وعن شماله وقال هذه سُبُل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه وقرأ: ﴿وأن هذا صراطي مُسْتَقيما فاتبعوه الآية(١).

وعن العرباض بن سارية رضى الله عنه قال:

«صلى بنا رسول الله على ذات يوم ثم أقبل علينا بوجهه فوعظنا موعظة بليغة ذَرَفَتْ منها العُيونُ ووجِلَت منها القُلوب، فقال رجل: يا رسول الله كأنها موعظة مُودِّع، فماذا تعهد إلينا ؟ فقال: أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن كان عبداً حبشياً، فإنه من يعش / [١/أ] منكم بعدي فسيرى إختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي وسئنة الخُلفَاء الراشدين المهديين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومُحدَثات الأُمور، فإن كل مُحدَثة بدعة وكل بدعة ضلالة».

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطيالسي: المسند: رقم (۲٤٤) واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة: (۱/۸۰–۸۱) ومحمد بن نصر: السنّة: (ص ٥) وأحمد: المسند: (۱/٥٥/١) وابن أبي عاصم: السنة: (۱/۱۳) والنسائي: السنن الكبرلى: كما في «تحفة الأشراف»: (۲/۹،۲۹) رقم (۹۲۱۹) و (۹۲۸۱) وابن حبان: (۱/۵۰۱) رقم (۲،۷ — مع الإحسان) والبغوي: شرح السنة: (۱/۱۹۱–۱۹۷) رقم (۹۷) ومعالم التنزيل:(۲/۰٤٤ — ط: دار الفكر)وابن جرير: جامع البيان: (۸۸/۸) والآجُرّي: الشريعة: (ص ۱۱،۱۰) وابن وضاح: البدع: (ص ۱۳) والحاكم: المستدرك: (۲۱/۳) والدارمي: السنن: (۱/۲۱–۱۸۲) وأبو نعيم: أخبار أصبهان: (۲/۲۲) والبزار: (۹/۳) ورقم (۲۲۱–۲۲۱۲ — كشف الأستار) =

# أخرجه أبو داود والترمذي<sup>(١)</sup>.

ومسدد وابن مردویه: كما في «تفسير ابن كثير»: (۱۹۸/۲) وابن الجوزي: تلبيس ابليس: (ص۲-۷) وأبو شامة: الباعث على إنكار البدع والحوادث: (ص ۹-۱۰) من طريقين عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه.

وإسناده حسن .

فيه عاصم بن بهدلة، وهو حسن الحديث، فيه كلام لا يضر. وللحديث شاهد يُصيَحح به.

أخرجه ابن ماجة: السنن: (٦/١) رقم (١١) واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٨١/١) وأحمد: المسند: (٣٩٧/٣) ومحمد بن نصر: السنة: (ص ٦٠٥) وابن أبي عاصم: السنة: (١٣/١) والآجري: الشريعة: (ص ١٢)

رص ٢٠٥) وابن ابي عاصم: السنة: (١١/١) والا جري: الشريعة: (ص١١) والبزار وعبد بن حميد وابن مردويه كما في «تفسير ابن كثير»: (١٩٨/٢) من

حديث جابر بن عبدالله.

قال البوصيري في «مصباح الزجاجة»: (١/٥٤):

«هذا إسناد فيه مقال من أجل مجالد بن سعيد».

قلت: والحديث صحيح:

صححه الحاكم ووافقه الذهبي والبغوي ولابن كثير مبحث نفيس دقيق فيه. فَقِفْ

(١) أخرجه أحمد: المسند: (١٢٧،١٢٦/٤).

وأبو داود: السنن: كتاب السنة: باب في لزوم السنة: (٢٠٠٧–٢٠١) رقم (٦٤٠٧).

والترمذي: أبواب العلم: باب ما جاء في الأخذ بالسنّة واجتناب البدع: (٥/٥) رقم (٢٦٧٦).

وابن ماجه: المقدمة: باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهديين: (١/١٥-١٦) و١٧،١٦) رقم (٤٤-٤٤).

وابن جرير: جامع البيان: (٢١٢/١٠).

والدارمي: السنن: (١/٤٤).

والبغوي: شرح السنة: (١/٥/١) رقم (١٠٢).

وابن أبي عاصم: السنة: (٣٠٠٢٩،٢٠،١٩،١٨،١٧/١).

ومحمد بن نصر: السنة: (ص٢٢،٢١).

والحارث بن أبي أسامة: المسند: (١٩ هـ مع بغية الحارث) مخطوط وأحمد بن منيع: والترمذي: أبواب العلم: باب في الانتهاء عما نهى عنه رسول الله عَيْضَة: (٥/٤٧) والآجري: الشريعة: (ص ٤٧/٤٦).

وابن حبان: (١٠٤/١) رقم (٤٥ ــ مع الإحسان).

والطبراني: المعجم الكبير: (۱۸/٥٤،٢٤٦،٢٤٦،٢٤٧،٢٤٧،٢٤٧،٢٤٧،٢٤٦،٢٤٦،٢٤٨، ٢٤٨،٢٤٧،٢٤٧،٢٤٩،٢٤٨،

وابن عبدالبر: جامع بيان العلم: (۲۲٤،۲۲۲/۲).

والحاكم: المستدرك: (٩/١٥-٩٦، ٩٧،٩٦) والمدخل إلى الصحيح: (١/١). والخطيب: موضح أوهام الجمع والتفريق: (٢٣/٢) والفقيه والمتفقه: (١٧٦/١-١٧٧) والبيهقي: مناقب الشافعي: (١/٠١-١١) والاعتقاد: (ص١١٣).

ودلائل النبوة: (۱۱۵۱/۱) و ۱۱۵ (۱۱۵۱/۱۰) والمدخل إلى السنن الكبرى: (ص ۱۱۰، ۱۱۵) رقم (۵۰) و (۵۱) والسنن الكبرى: (۱۱۶/۱۰).

وابن وضاح: البدع: (ص ٢٤،٢٣).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٥/٢٢١٠٦٠) و (١١٥،١١٤/١٠).

والطحاوي: مشكل الآثار: (٦٩/٢).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٧٥،٧٤/١).

والهروي: ذم الكلام: (١/٦٩).

وابن عساكر: تاريخ دمشق: (۱/۲۶۵-۱/۲۶۱).

والحارث بن أبي أسامة: المسند: (١٩ ــ مع بغية الحاث) مخطوط وأحمد بن منيع: المسند: كما في «المطالب العالية»: (٨٩/٣).

والضياء المقدسي: جزء في «اتباع السنن واجتناب البدع»: (ق ١/٧٩) مخطوط. وصححه من طرقٍ كثيرة عن العرباض بن سارية رضي الله عنه .

وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح».

وقال الهروي: «وهذا من أجود حديث في أهل الشام».

وقال البزار: «حديث ثابت صحيح».

وقال البغوي: «حديث حسن».

وقال ابن عبدالبر: «حديث ثابت».

وقال الحاكم: «صحيح ليس له علة» ووافقه الذهبي.

وقال أبو نعيم: «هو حديث جيد من صحيح الشاميين».

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليها:

«ذروني ما تركتكم فإنما هلك الذين من قبلكم بكثرة سُوالهم واختلافهم على أنبيائهم فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فائتُوا منه ما استطعتم».

متفق عليه<sup>(١)</sup>.

وعن بلال بن الحارث رضي الله عنه أنه قال: سمعت رسول الله عليه عليه يقول:

«من أحيا سُنَّةً قد أميت بعدي، فإن له من الأجر مثل من عمل بها من الناس لا يَنقص ذلك من أُجورهم شيئاً، ومن إبتَدَع بدعةً لا تُرضي الله ورسوله فإن له مثل إثم من عمل بها من الناس لا يَنقص

وقال ابن كثير في «تحفة الطالب بمعرفة أحاديث مختصر ابن الحاجب»: رقم (٣٦): «صححه الحاكم وقال: ولا أعلم له علّة. وصححه أيضاً الحافظ أبو نُعيم الأصبهاني والدغولي وقال شيخ الإسلام الأنصاري: هو أجود حديث في أهل الشام وأحسنه». وانظر «إرواء الغليل»: (١/٧/٨) رقم (٢٤٥٥) و «جامع العلوم والحكم»: (ص

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الإعتصام بالكتاب والسنة: باب الاقتدء بسنن رسول الله على الماري: (۲۰۱/۱۳) رقم (۷۲۸۸ ــ مع فتح الباري).

ومسلم: كتاب الحج: باب فرض الحج مرة في العمر: (٩٧٥/٢) رقم (١٣٣٧). والنسائي: المجتبى: كتاب مناسك الحج: باب وجوب الحج: (٥/١١-١١١). والترمذي أبواب العلم: باب في الانتهاء عما نهى عنه رسول الله عليه (٤٧/٥) رقم (٢٦٧٩) وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

وابن ماجة: المقدمة: باب اتباع سنة رسول الله عَلِيْكِيَّة: (٣/١) رقم (٢). وأحمد: المسند: (٩١٧،٣١٣،٣١٢/٢) .

ذلك من آثام الناس شيئاً». رواه الترمذي(١).

وابن وضاح: البدع: (ص ٣٨).

والبغوي: شرح السنة: (۲۳۳،۲۳۲/۱) رقم (۱۱۰).

وابن أبي عاصم: السنة: (٢٣/١) رقم: (٤٢ \_ مختصراً).

وابن وهب: المسند: (٢/١٦٦/٨) مخطوط.

واسحاق بن إسماعيل الرملي: حديث آدم بن أبي إياس: (٢/٢) مخطوط.

وقال الترمذي والبغوي:

«حدیث حسن».

قلت: فيه كثير بن عبدالله بن عمرو بن عوف، متروك واه، كما قال المنذري في «الترغيب والترهيب»: (٤٦/١) وقال: «ولكن للحديث شواهد».

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي: كتاب العلم: باب ماجاء في الأُخذ بالسنة واجتناب البدع: (٥/٥) رقم (٢٦٧٧)

وابن ماجة: المقدمة: باب من أحيا سنة قد أُميت: (٧٦/١) رقم (٢٠٩)

### فصل

# في الأمر بلزوم السنة والجماعة والنهي عن الفرقة

قال الله تعالى: ﴿وما تفرقوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بغيا بينهم الله بغيا الله تعالى: ﴿

وعن ابن عمر رضي الله عنه:

أن عمر رضى الله عنه خطب بالجابية(٢) فقال:

قام فينا رسول الله عَلَيْكُم خطيباً فقال:

«من أراد منكم بحبوحة الجنة فليلزم الجماعة فإن الشيطان مع الواحد، وهو من الإثنين أبعد».

رواه الترمذي وصححه (٣).

سورة الشورى: آية رقم (١٤) .

<sup>(</sup>٢) الجابية: بكسر الباء، وياء مخففة، أصلها في اللغة: الحوض الذي يجبى فيه الماء للإبل، وهي قرية من أعمال دمشق، قرب تل يسمى باسمها، تظهر للناظر من الصنمين، وإليها ينسب باب الجابية بدمشق، وفيها خطب عمر بن الخطاب رضي الله عنه هذه الخطبة.

انظر: «معجم البلدان»: (۹۱/۲) و «فتح الباري»: (۱۸٤/۱۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي: أبواب الفتن: باب ما جاء في لزوم الجماعة: (٤/٥٦٥-٤٦٦) رقم (٢١٦٥).

وأحمد: المسند: (۲٦،۱۸/۱).

وأبو يعلى: المسند: (۱۲/۱۳۱/۱۳۲،۱۳۳،۱۳۳،۱۳۳) رقم (۱٤۱) و (۱٤۲) و (۱٤۳).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٠٦/١).

والحميدي: المسند: (۱۹/۱–۲۰) رقم (۳۲).

والطيالسي: المسند: (ص ٧) ورقم (٢٦٤٢ ــ مع منحة المعبود).

والنسائي: السنن الكبري: كتاب عشرة النساء: كما في «تحفة الأشراف»: (١٥/٨) رقم (۱۰٤۱۸). وابن ماجة: كتاب الاحكام: ياب كراهية الشهادة لمن لم يستشهد: (٧٩١/٢) رقم (٣٦٣ \_ مختصراً، دون الجزء المذكور). وذكره البوصيري في «مصباح الزجاجة»: (٢٢٨/٢) على الرغم من عدم تفرد ابن ماجة به. فهو ليس على شرطه. وقال: «هذا اسناد رجاله ثقات». وعبد بن حميد: المنتخب: (١/٤/١-٦٥) رقم (٢٣). والشافعي: الرسالة: فقرة رقم (١٣١٥). والمسند: رقم (١٨٣٦ 🚅 بدائع المنن). والبخاري: التاريخ الكبير: (ق1 ج1 ص١٠١). والتاريخ الصغير: (٩٧/١—٩٩و٩٨). والحاكم: المستدرك: (١١٢/١). والآجرّي: الشريعة: (ص ٧،٧-٨). والحارث بن أبي أسامة: المسند: كما في «مصباح الزجاجة»: (٢٢٨/٢). والبغوي: شرح السنة: (٢٨،٢٧/٩) رقم (٢٢٥٣). والخطيب: تاريخ بغداد: (۱۸۷/۲) و (۱۹/۶) و (۲/۹۰). والفقيه والمتفقه: (١٦٢/١). والطحاوى: مشكل الآثار: (١٧٥/٣ \_ مختصرا). وابن حبان: (٤٤٢/٧) و (٢٥٧/٨) رقم (٥٥٥٩) و (٦٦٩٣ ــ مع الإحسان). والطبراني: المعجم الصغير: (٨٩/١) والمعجم الأوسط: (٢٩٥٠) رقم (٢٩٥٠) ومعمر: الجامع: (۱/۱۱) رقم (۲۰۷۱۰ ـ مع مصنف عبدالرزاق). والديلمي: الفردوس: (٧٥/١) رقم (٢٢٢). وابن أبي حاتم: العلل: (٣٧١،٣٥٥/٢). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٥-٦،٦). أخرجوه من طرق كثيرة عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

«رواه ابن الهاد عن عبدالله بن دينار عن ابن شهاب أن عمر بن الخطاب قال: =

وقال ابن أبي حاتم:

وقال رسول الله عَلِيْكَةِ:

(يد الله على الجماعة، والشيطان مع من يخالف الجماعة»(١) وعن أبي شريك رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول:

= قام فينا رسول الله عَلَيْسَلَم، هذا هو الصحيح». والحديث صححه الحاكم ووافقه الذهبي. وقال الترمذي:

«حسن صحيح غريب من هذا الوجه». وقال البوصيري:

«له شاهد في الصحيحين وغيرهما من حديث ابن مسعود».

قلت: انظر: «كشف الخفاء»: رقم (١٢٦٥).

والحديث صححه أحمد شاكر في تعليقه على «مسند أحمد»: (٢٠٥-٢٠٥) و«الرسالة» للشافعي: فقرة رقم (١٣١٥).

قلت: هو صحيح ـ بلا ريب ـ بمجموع طرقه .

(١) أخرجه النسائي: المجتبى: كتاب تحريم الدم: بأب قتل من فارق الجماعة: (١/ ٩٢/٧). -٩٣).

والطبراني: المعجم الكبير: (١٤٥/١٧) رقم (٣٦٨).

والخطيب: الفقية والمتفقه: (١٦٢/١).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٦).

ورجاله ثقات، كما في «مجمع الزوائد»: (٢٢١/٥).

وقَالَ الترمذي في «الجامع»: (٤٦٧/٤) في «الجماعة»:

«وتفسير الجماعة عند أهل العلم، هم أهل الفقه والعلم والحديث».

وقال ابن القيم في «إغاثة اللهفان»: (٦٩/١):

«حيث جاء الأمر بلزوم الجماعة، فالمراد به لزوم الحق واتباعه، وإن كان المستمسك به قليلاً، والمخالف له كثيراً، لأن الحق هو الذي كانت عليه الجماعة الأولى من عهد النبى عَلَيْكُم، ولا نظر إلى كثرة أهل البدع بعدهم».

«يد الله على الجماعة فإذا شذ الشاذ منهم إختطفه الشيطان كما يختطف الذئبُ الشاة من الغنم»(١).

وعن معاذ رضي الله عنه: أن النبي عَلِيْلَةٍ قال:

«إن الشيطان ذئب الإنسان، كذئب الغنم يأخذ الشاة القاصية والنَّاحِية ، فإياكم والشِّعاب ، وعليكم بالجماعة والعامَّة والمسجد»(٢) .

(١) أخرجه الطبراني: المعجم الكبير: (١٨٦/١) رقم (٤٨٩).

وابن أبي عاصم: السنة: (٤٠/١) رقم (٨١).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٩٩/١).

وابن قانع: المعجم: (١/٣/١) مخطوط.

والدارقطني في «الأفراد» ومن طريقه: ابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص٦) وأبو نعيم في «المعرفة» كما في «كنز العمال»: (١٠٣٦-٢٠٧) رقم (١٠٣٢). واسناده ضعيف جداً، فيه عبدالأعلى بن أبي المساور، قال الحافظ: متروك، وكذبه ابن معين. انظر: «تهذيب التهذيب»: (٩٠-٨٩/٦).

وذكر الهيشمي في «المجمع»: (٢١٨/٥) أن الطبراني رواه بإسنادين، وأن رجال أحدهما ثقات. رجال الصحيح حلا مرزوق مولى آل طلحة وهو ثقة.

والحديث صحيح: له شواهد عدة، منها: حديث معاذ الآتي.

(٢) أخرجه أحمد: المسند: (٥/٢٣٢-٢٣٢).

والطبراني: المعجم الكبير: (١٦٤/٢٠) رقم (٣٤٤) و(٣٤٥). واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٠٧/١).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٧).

من طريق العلاء بن زياد عن معاد به.

قال الهيثمي في «المجمع»: (٢١٩/٥):

«رجال أحمد ثقات».

وعن أبي ذر رضي الله عنه: عن النبي عَلِيْكُ قال:

«اثنان خير من واحد، وثلاثة خير من اثنين، وأربعة خير من ثلاثة، فعليكم بالجماعة، فإن الله لم يجمع أُمتي إلا على هدى»(١).

وعن عبدالله بن عمر (٢) رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عليله:

«لَيَأْتِيَنَّ على أُمتي ما أتى على بني إسرائيل حذو النَّعل بِالنَّعل ، وإن بني إسرائيل تفرقوا اثنتين وسبعين ملة / وستفترق أُمتي على ثلاثة [١/ب] وسبعين فرقة، كلهم في النار إلا مِلَّة واحدة ، قالوا : من هي يارسول

<sup>=</sup> قلت: في رواية لأحمد: (٣٤٣/٥) أخرجه من طريق العلاء بن زياد عن رجل حدثه يثق به عن معاذ.
وهذه فيها مجهول.

وغيرها فيها انقطاع، لأن العلاء لم يسمع من معاذ.

والحديث أخرجه السجزي في «الإِبانة» كما في «كنز العمال»: (٢٠٦/١) رقم (١٠٢٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد: المسند: (۱٤٥/٥) ومن طريقه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۷) من طريق البَخْتَري بن عبيد عن أبيه به.

والبختري ضعيف .

وقال ابن عدي: «روى عن أبيه قدر عشرين حديثاً، عامتها مناكير». انظر: «الكامل في الضعفاء»: (۲/ ۶۹۱-۱۶).

وضعفه أبو حاتم، وغيره تركه، فأما أبو حاتم فأنصف فيه.

وأما أبو نعيم الحافظ، فقال: روى عن أبيه موضوعات.

انظر: «ميزان الإعتدال»: (٢٩٩/١) و «الضعفاء» لأبي نعيم: رقم (٣٥) و «تهذيب التهذيب»: (٢١٨/٥) و «مجمع الزوائد»: (١٧٧/١) و (٢١٨/٥). (٢) كذا في الأصل، والصواب: «عبد الله بن عمرو» كما في مصادر تخريج الحديث.

الله ؟ قال : ما أنا عليه وأصحابي» . أخرجه أبو داود والترمذي<sup>(۱)</sup>.

(١) أخرجه الترمذي: كتاب الإيمان: باب ما جاء في افتراق هذه الأمة: (٥/ ٢٦) رقم (٢٦٤).

والحاكم: المستدرك: (١٢٨/١–١٢٩).

والآجري: الشريعة: (ص ١٦،١٥).

والديلمي: الفردوس: (٣٩/٣) رقم (٥٣٤٧).

والأصبهاني: الحجة في بيان المحجة: (ل ٩/أ) مخطوط.

وابن وضاح: البدع: (ص ٨٥) وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٧).

قال الترمذي:

«هذا حديث مُفَسَّرٌ، غريب، لا نعرفه مثل هذا إلا من هذا الوجه».

وصححه البغوي في «شرح السنة»: (٢١٣/١).

#### قلت:

في اسناده عبدالرحمن بن زياد الإفريقي. قال الذهبي: ضعفوه، ورمز السيوطي لضعف الحديث في «الجامع الصغير»: رقم (٧٥٣٢ ــ مع فيض القدير).

ووهم المصنف في عزوه لأبي داود: فلم يعزه في «الجامع الصغير» إلا للترمذي، وكذلك المناوى.

وهو في «تحفة الأشراف»: (٣٥٤/٦) رقم (٨٨٦٤) معزواً للترمذي، فَحسب. ولأصل الحديث شواهد كثيرة، منها:

حديث أبي سعيد الخدري، كما عند: البخاري: كتاب الإعتصام بالكتاب والسنة: باب قول النبي عليه (٣٠٠/١٣).

ومسلم: كتاب العلم: باب اتباع سنن اليهود والنصارى: (٢٠٥٤/٤) ولفظه: «لتتبعن سَنَنَ من كان قبلكم، شِبراً شِبراً، وذِراعاً ذِرَاعاً، حتى لو دخلوا جُحْرَ ضب تبعتموهم.

\_ قلنا: يارسول الله، اليهود والنصارى؟ \_\_\_\_ قال: فمن؟!».

وأخرجه البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أيضا: (٣٠٠/١٣)<sup>(\*)</sup>. وانظر حديث معاوية بن أبي سفيان الآتي.

(\*) وقد حسنه الألباني في «صحيح سنن الترمذي» رقم (٢/٢٩). (الناشر).

## [ ما جاء عن السلف الصالح في الأمر بالاتباع ]

وعن معاوية بن أبي سفيان أنه قام في الناس خطيبا فقال:

(ألا إن من قبلكم من أهل الكتاب افترقوا على اثنين وسبعين ملة وأن هذه الأمة ستفترق على ثلاثة وسبعين ملة اثنان وسبعون في النار وواحدة في الجنة وهي الجماعة)(١).

وقال عبدالله بن مسعود رضي الله عنه:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد: المسند: (١٠٢/٤).

وأبو داود: كتاب السنة: باب شرح السنة: (١٩٨/٤) رقم (١٩٥٧) والحاكم: المستدرك: (١٢٨/١).

وابن أبي عاصم: السنة: (٧/١ و٣٤-٣٥).

والآجري: الشريعة: (ص ۱۸) والخطيب: موضح أوهام الجمع والتفريق: - (۱۹۰/۲).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٧-٨).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٢٠): «هذا حديث محفوظ من حديث صفوان بن عمرو عن الأزهر عن عبدالله عن أبي عامر عن عبدالله بن لحي عن معاوية.

ورواه عن غير واحد، منهم أبو اليمان وبقية وأبو المغيرة».

وقال الحاكم:

<sup>«</sup>هذه أسانيد، تقام بها الحجة في تصحيح هذا الحديث».

وحسن إسناده الحافظ ابن حجر في «تخريج أحاديث الكشاف»: (٦٣/٤).

(الاقتصاد في السنة خير من الإِجتهاد في البدعة) (١). وقال أُبي بن كعب رضي الله عنه:

(عليكم بالسبيل والسنة، فإنه ليس من عَبدٍ على سَبيلٍ وسُنَّةٍ ذكر الرحمن ففاضت عيناه من خشية الله فتمسه النار أبداً، وإن اقتصاداً في سبيل وسُنةٍ خير من إجتهاد في خلاف سبيل وسنة)(١).

(١) أخرجه محمد بن نصر: السنة: (ص ٢٥).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٨٨،٥٥/١).

والدارمي: السنن: رقم (٢٢٣).

والحاكم: المستدرك (١٠٣/١).

وابن عبدالبر: جامع بيان العلم: (٣٣٠/٢).

والطبراني: المعجم الكبير: (١٠٤٨٨) رقم (١٠٤٨٨).

والبيهقي: السنن الكبرى: (١٩/٣) وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٨).

ومسدد، كما في «المطالب العالية»: (٩٠/٣) رقم (٢٩٦٣).

وهذا الأثر صحيح، وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين».

ووافقه الذهبي في «التلخيص».

وذكره البغوي في «شرح السنة»: (۲۰۸/۱) وأبو شامة في «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ۱۲) والشاطبي في «الإعتصام»: (۷۹/۱).

(٢) أخرجه ابن بطة: الإِبانة: (١/٢٧/١) مخطوط.

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٥٤/١).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٢٥٢/١–٢٥٣).

ونعيم بن حماد: زوائد الزهد: رقم (۸۷)

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٨).

وذكره الشاطبي في «الاعتصام»: (٩٤،٨١/١) والبغوي في «شرح السنة»: (٢٠٨/١) وابن القيم في «إغاثة اللهفان»: (١٣٢/١) والأصبهاني في «الحجة في بيان المحجة»: (ل ١٠/٠) مخطوط.

وقال ابن عباس:

(النظر إلى الرجل من أهل السنة، يدعو إلى السنة، وينهى عن البدعة)(١).

وقال أبو العالية:

(عليكم بالأمر الأول، الذي كانوا عليه، قبل أن يفترقوا)(٢).

وقال الأوزاعي:

(اصبر نفسك على السنة، وقف حيث وقف القوم، وقل بما قالوا، وكف عما كفوا عنه، وأسلك سبيل سلفك الصالح، فإنه يسعك ما وسعهم)(٢).

(١) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١/٥٥-٥٥). وابن بطة: الإبانة: (١/٢٦/١) مخطوط.

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٨).

(٢) أخرجه: ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٨).

وأخرج نحوه:

معمر: الجامع: (٣٦٧/١١) رقم (٢٠٧٥٨ ـ مع مصنف عبدالرزاق).

ومحمد بن نصر: السنة: (ص ٨).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٢٧،٥٦/١).

وابن وضاح: البدع: (ص ٣٢-٣٣).

والآجري: الشريعة: (ص ١٣–١٤).

وابن بطة: الإبانة: (٢/٢١/١).

(٣) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٥٤/١-١٥٥). والأصبهاني: «الحجة في بيان المحجة»: (٧/ب – ٨/أ) مخطوط. وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٨-٩). وأخرج نحوه:

وقال الأوزاعي:

(رأيت رب العزة في المنام، فقال لي: يا أبا عبدالرحمن: أنت الذي تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر؟ فقلت: بفضلك يا رب. قلت: يا رب امتني على الإسلام. قال: وعلى السنة)(١). وقال سفيان:

(لا يستقيم قول وعمل إلا بموافقته السنة)(٢).

وقال يوسف بن أسباط(١):

= ابن عبدالبر: جامع بيان العلم: (١٤٤/٢).

والآجري: الشريعة: (ص ٥٨).

والخطيب: شرف أصحاب الحديث: (ص ٧).

والبيهقي: المدخل إلى السنن الكبرى: رقم (٢٣٣).

وذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١٢٠/٧).

وسنده صحيح .

(١) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٩).

وذكر نحوه:

الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (١١٨/٧).

وأخرج ابن أبي حاتم: مقدمة الجرح والتعديل: (١٢٢/١).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٦٧/١-٦٨) نحوه عن سفيان الثوري.

(٢) ذكره الذهبي في «ميزان الاعتدال»: (٩٠/١) في ترجمة (أحمد بن الحسن بن أباب المصري) عن ابن مسعود رفعه.

وقال عقبه:

«وهذا إنما هو من قول الثوري».

وأخرجه عن سفيان الثوري: أبو نعيم في «الحلية»: (٣٢/٧) وابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص ٩).

(٣) كذا في المخطوط، والصحيح عنه عن سفيان الثوري.

(إذا بلغك عن رجل بالمشرق، أنه صاحب سنةٍ، فابعث إليه بالسلام، فقد قل أهل السنة)(١).

وقال أيوب: (إني لأخبر بموت الرجل من أهل السنة، فكأني أفقد بعض أعضائي)(٢).

وقال أيضاً:

(إن من سعادة الحَدَثِ<sup>(٣)</sup> والأعجمي أن يوفقهما الله لِعَالِمٍ من أهل السنة)<sup>(٤)</sup>.

أخرجه أبو نعيم في «حلية الأولياء»: (٣٤/٧) وابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص ٩).

(٢) أخرجه أبو نعيم: حلية الأولياء: (٩/٣). واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٩/١-٥١،٦٠). والخطيب: شرف أصحاب الحديث: (ص ٦١).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٩).

(٣) الحَدَث: صغير السِّن.

انظر: «معجم مقاييس اللغة»: (٣٦/١).

(٤) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١/ ٦٠). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٩).

<sup>(</sup>۱) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (۱٤/١).
وقال سفيان الثوري ليوسف بن أسباط: «يايوسف، إذا بلغك عن رجل بالمشرق صاحب سنة، فابعث إليه بالسلام. وإذا بلغك عن آخر بالمغرب، صاحب سنة، فابعث إليه بالسلام، فقد قل أهل السنة والجماعة».

وقال ابن شوذب:

(إن من نعمة الله على الشاب إذا نسك أن يؤاخي صاحب سنة، يحمله عليها)(١).

وقال ابن أسباط:

(كان أبي قدرياً، وأُخوالي روافض، فأنقذني الله بسفيان(٢).

وقال معتمر بن سليمان:

(دخلت على أبي، وأنا مُنْكَسِرُ القلب. فقال لي: مالك؟ [قلت: مات لي صديق. قال: مات على السنة] (٢) قلت: نعم. فقال: لا تحزن عليه) (٤).

وقال سفيان الثوري:

(استوصوا بأهل السنة خيراً، فإنهم غُرباء)(°).

وقال أبو بكر بن عياش:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن بطة: الإبانة: (۲/۷/۱) مخطوط. واللالكائي: شرح أُصول اعتقاد أهل السنة: (۲۰/۱). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۹–۱۰).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (۲۰/۱).
 وعلي بن الجعد: المسند: رقم (۱۸۷۹).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٠)

<sup>(</sup>٣) مابين المعكوفين سقط من الأصل.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٦٧/١).
 وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٣١/٣).

وابن الجوزي تلبيس إبليس: (ص ١٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي: شرح اصول اعتقاد أهل السنة: (٦٤/١).

(السنة في الإسلام: أعز من الإسلام / في سائر الأديان) (١) . [٢/أ] وقال الشافعي رضي الله عنه:

(إذا رأيت رجلاً من أصحاب الحديث، فكأني رأيت رجلاً من أصحاب المحديث، فكأني رأيت رجلاً من أصحاب رسول الله عليتها (٢).

وقال الجنيد رحمه الله:

(الطرق كلها مسدودة، إلا على المقتفين آثار رسول الله عَلَيْكُمُ والمتبعين سنته وطريقته، فإن طرق الخيرات كلها مفتوحة عليه كما قال تعالى: ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أُسوة حَسَنة ﴾ (٣).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٠).
 وذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢٧٣/٧).

(۱) أخرجُه اللالكائي: شرح أُصول اعتقاد أهل السنة: (۱/٦٥-٦٦). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۱۰).

(۲) أخرجه الخطيب: شرف أصحاب الحديث: (ص ٤٦). والبيهقي: المدخل إلى السنن الكبرى: رقم (٦٨٩). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٩،١٠). وأبو نعم: حلية الأولياء: (٩/٩).

وذكره أبن حجر في «توالي التأسيس»: (ص ١١٠) والقاسمي في «قواعد التحديث»: «ص٤٩».

(٣) سورة الأحزاب: آية رقم (٢١). ومقولة الجنيد في «حلية الأولياء»: (٢٥٧/١٠) وتلبيس إبليس: (ص ١٠٠١٠) و «رسالة القشيري،: (١٠٦/١) و «الإعتصام» للشاطبي: (١٩٥/١) و «مفتاح الجنة» للمصنف: (ص ٢٦٣).



#### فصل

## في ذم البدع والأهواء

وعن عائشة رضي الله عنها قالت:

قال رسول الله عَلَيْكِهِ:

«من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد».

وفي رواية: «ومن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد».

متفق عليه<sup>(۳)</sup>.

وعن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما:

ومسلم: كتاب الأقضية: باب نقض الأحكام الباطلة، وردّ محدثات الأمور: (١٣٤٣/٣) رقم (١٧١٨).

والرواية الأخرى:

علقها البخاري: كتاب الإعتصام بالكتاب والسنة: باب إذا اجتهد العامل: (٣١٧/١٣).

ووصلها مسلم. كتاب الأقضية: باب نقض الأحكام الباطلة، ورد محدثات الأمور: (١٣٤٣-١٣٤).

وانظر: «فتح الباري»: (٣٠٢/٥) و «تغليق التعليق»: (٣٩٦/٣) و (٣٢٦/٥).

<sup>(</sup>١) سورة القصص: آية رقم (٥٠).

<sup>(</sup>٢) سورة ص: آية رقم (٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الصُّلح: باب إذا اصطلحوا على صُلح جَورٍ، فالصلح مردود: (٣٠١/٥) رقم (٢٦٩٧ ــ مع فتح الباري).

## عن النبي عَلَيْكُمْ أَنه قال:

«من رَغِبَ عن سنتي فليس مني».

أخرجه البخاري<sup>(١)</sup>.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال:

قال رسول الله عَلَيْكِ:

«أنا فرطكم على الحوض، وليختلجن رجالٌ دوني، فأقول: يا رب أصحابي. فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك».

متفق علیه<sup>(۲)</sup>.

(١) أخرجه مطوّلاً من حديث أنس بن مالك:

البخاري: كتاب النكاح: باب الترغيب في النكاح: (١٠٤/٩) رقم (٥٠٦٣ \_ مع فتح الباري).

ومسلم: كتاب النكاح: باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنة: (١٠٢٠/٢) رقم (١٤٠١).

وحديث عبدالله بن عمرو عند:

البخاري: كتاب فضائل القرآن: باب قول المقريء للقاريء حسبك: (٩٤/٩) رقم (٥٠٥٢) مع الفتح).

ولكن لا توجد في سياقه، زيادة «من رغب عن سنتي فليس مني».

وهذه الزيادة ثبتت من طريق سند البخاري، كما عند: اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٩٧/١).

(٢) أخرجه البخاري: كتاب الرقاق: باب في الحوض: (٤٦٣/١١) رقم (٦٥٧٥) و (٢٥٧٦ ــ مع الفتح).

وكتاب الفتن: باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿وَاتَقُوا فَتَنَهُ لَاتَصِيْبُ الَّذِينَ ظَلْمُوا مِنْكُمْ خَاصِة﴾: (٣/١٣) رقم (٧٠٤٩ ــ مع الفتح).

ومسلم: كتاب الإمارة: باب الناس تبع لقريش والخلافة في قريش: (١٤٥٣/٣-١٤٥٤) رقم (١٨٢٢).

وكتاب الجنة وصفة نعيمها: باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة: (٢١٩٥-٢١٩٥) نحوه مطوّلاً: رقم (٥٨).

## [ما جاء عن السلف الصالح في ذم البدع والأهواء]

قال: عبدالله بن محيريز: (يذهب الدين سُنَّةً سُنَّةً، كما يذهب الحبل قوة قوة)(١).

وقال معاذ بن جبل(٢):

يُفْتَحُ القرآن على الناس، حتى تقرأه المرأة والصبي والرجل، فيقول الرجل: قد قَرَأْتُ القرآن، فلم أُتبَّع، والله لأقُوْمَنَّ به فيهم، لَعَلَي أَتَبَع، فيقول: قد قرأتُ القرآن، فلم أُتبَع، وقمت به فيهم، فلم أُتبَع، لأحتضرن في بيتي مسجداً، فيحتضر في بيته مسجداً، فلا يُتبَع، فيقول: لقد قرأت القرآن فلم أُتبَع، وقمت به فلم أُتبَع، وقد احتضرت في بيتي مسجداً، فلم أُتبَع، والله لآتينهم بعديث، لا يجدونه في كتاب الله، ولم يسمعوه من رسول الله عَلَيْكُ، وَمَا بَعَلَي أُتبَع فإياكم وما جاء به، فإنما جاء به ضلالة) (٣)

وروى هذا الأثر ابو داود بلفظ آخر، فقال معاذ: (إن من ورائكم فتناً، يكثر فيها المال، ويُفْتَحُ فيها القرآن، حتى

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٩٣/١).

والدارمي: السنن: رقم (٩٨).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (١٤٤/٥).

وابن وضاح: البدع: (ص٦٦).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص١٢).

<sup>(</sup>٢) في هامش الأصل: «مطلب قول: معاذ فيمن قرأ القرآن فلم يُتَّبع».

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه.

يأخذه المؤمن والمنافق والرجل والمرأة والصغير والكبير والعبد [٢/ب] والحُرُّ، فيوشك أن / يقول قائلٌ ما للناس لا يتَّبعوني وقد قرأت القرآن؟ ما هم بمتبعى حتى أبتدع لهم غيره، [فإياكم وما ابتدع](١) فإن ما ابتدعه ضلالة، وأحذركم زيغة الحكم، فإن الشيطان، قد يقول كلمة الضلالة، على لسان الحكيم، وقد يقول المنافق كلمة الحقِّ)(٢).

وقال عبدالله:

(تعلموا العلم قبل أن يُقبض، وقبضه أن يذهب أهله، ألا وإيَّاكم

(٢) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٨٨/١-٩٨٩٩). وأبو داود: كتاب السنة: باب لزوم السنة: (۲۰۳/٤) رقم (۲۲۱۱).

ومعمر: الجامع: (۲۰۷۵–۳۲۴) رقم (۲۰۷۰).

وابن بطة: الإبانة: (٢/٢٢/١) مخطوط.

وأبو نعم: حلية الأولياء: (٢٣٢/١) و (٣٣٢/٩).

وابن وضاح: البدع: (ص ٢٦،٢٥).

والفسوي: المعرفة والتاريخ: (٣٣٠،٢٢٢/٢).

والأجري: الشريعة: (ص٤٨،٤٧).

والبيهقي: المدخل إلى السنن الكبرى: رقم (٨٣٤).

والفريابي: صفة النفاق: (ص ١٨-١٩،١٩-٢٠).

والدارمي: السنن: (٦٧/١).

والذهبي: «سير أعلام النبلاء»: (١٤٣/٨).

و شنده صحيح.

وذكره ابن القيم في «اعلام الموقعين»: (٢٩٧/٣) وأبو شامة في «الباعث»: (ص ۱۱)٠

<sup>(</sup>١) مابين المعكوفتين سقط من الأصل.

والتَنَطُّع والتَّعَمُّقَ والبِدَعَ، وعليكم بالعتيق)(١).

وفي رواية أخرى :

رأيها الناس إنكم ستُحدثون، وَيُحْدَثُ لكم، فإذا رأيتم مُحدَثَة، فعليكم بالأَمر الأوُّل)(٢).

(١) أخرجه البيهقي: المدخل إلى السنن الكبرى: رقم (٣٨٧).

والدارمي: السنن: (١/٤٥).

والطبراني: المعجم الكبير: (١٨٩/٩) رقم (٨٨٤٥).

ومعمر: الجامع: (٢٥٢/١١) رقم (٢٠٤٦٥).

وابن عبدالبر: جامع بيان العلم: (١٥٢/١).

وابن حبان: روضة العقلاء: (ص ٣٧).

والخطيب: الفقيه والمتفقه: (٤٣/١).

وابن وضاح: البدع: (ص ٢٥).

كلهم من طريق أبي قلابة عن ابن مسعود رضى الله عنه.

وأبو قلابة لم يسمع من ابن مسعود، كما في «المجمع»: (١٢٦/١) ولهذا قال البيهقي

«وهذا مرسل، وروى موصولاً من طريق الشاميين».

قلت:

رواه عن ابن مسعود: أبو إدريس الخولاني، كما عند: البيهقي: المدخل إلى السنن الكبرى: رقم (٣٨٨).

وأخرج الآجري: الشريعة: (ص ٤٨)

وابن وضاح: البدع: (ص ٢٥-٢٦) نحوه عن معاذ.

وذكره عن ابن مسعود: الشاطبي في «الاعتصام»: (٧٩/١).

(٢) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٧٧/١).

والدارمي: السنن: (٦١/١).

وصححه الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: (٢٥٣/١٣) وابن رجب في «جامع =

وعن قيس بن أبي حازم قال:

(دخل مرة أبو بكر رضي الله عنه على امرأة من أَحْمَس، يُقَالُ لها: زينب، فرأها لا تتكلم. فقال: مالها؟ فقيل: حجت مصمتةً. فقال لها: تَكَلَّمِي، فإن هذا لا يحلُّ، هذا من عمل الجاهليَّة)(١).

وعن زياد بن حدير قال:

قال لي عمر رضي الله عنه:

(هل تدري ما يهدم دين الإسلام؟ قلت: لا. قال: يهدمه زلة العالم وجدال منافق بالآيات، وحكم الأئمَّة المُضِلِّين)(٢).

وذكرِهِ أبو شامة في «الباعث»: (ص ١٢).

وله شاهد، بلفظ: «عليكم بالسمت الأول، فإنا اليوم على الفطرة».

آخرجه وكيع: الزهد: (٩١/٢) رقم (٣١٦) ورجاله ثقات: غير حبيب بن أبي ثابت، وهو كثير الإرسال والتدليس، وقد عنعن، والإنقطاع بين عمارة بن عمير التميمي وابن مسعود.

وله طریق أخرى يتقوى بها عند:

الدارمي: السنن: (٧١/١).

(۱) أخرجه الدارمي: السنن: (۷۱/۱). وذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص۱۲–۱۳).

(۲) أخرجه الدارمي: السنن: (۷۱/۱).

وابن عبدالبر: جامع بيان العلم: (٢/١١).

والخطيب: الفقيه والمتفقه: (٢٣٤/١).

والآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (٤٨).

والفريابي: صفة النفاق: (ص ٧١).

من طرق عدة عن الشعبي عن زياد بن حدير عن عمر.

وإسناد بعض طرقه صحيح، فرواه الفريابي من طريق مالك بن معول عن أبي ـــ

<sup>=</sup> العلوم والحكم»: (ص ٢٩٢).

وعن عمر رضي الله عنه أنه قال: (سيأتي قوم بالسُّنَنِ، فإن أسيأتي قوم بالسُّنَنِ، فإن أهل السنة أعلم بكتاب الله عز وجل)(١).

وعن عثمان الأَزدي قال:

(دخلت على ابن عباس رضي الله عنهما فقلت له: أوصني؟ فقال: عليك بتقوى الله، والاستقامة اتبع، ولا تبتدع)(٢)

وروى البيهقي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: (إن أبغض الأمور إلى الله تعالى البدع، وإن من البدع الإعتكاف

<sup>=</sup> الحصين به، وهذا إسناد صحيح.

ورواه أيضاً من طريق زكريا بن أبي زائدة عن الشعبي به.

وهذا إسناد رجاله ثقات، إلا أن زكريا مدلس، وقد عنعن.

وذكره أبو شامة في «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ١٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي: السنن: (٩/١).

وَالْآجِرِي: الشريعة: (ص ٧٤،٥٢،٤٨).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٢٣/١).

وابن بطة: الإبانة: (٢/١٤/١ و ٢/٦٠) مخطوط.

وأخرج اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٢٣/١) نحوه عن علي رضي الله عنه.

وشبهات القرآن: متشابهاته، إذ ليس في القرآن شبه.

وذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ١٣)

<sup>(</sup>٢) أخرجه : الخطيب: الفقيه والمتفقه: (١٧٣/١).

وابن وضاح: البدع: (ص ٢٥).

وذكره البغوي في «شرح السنة»: (٢١٤/١) وأبو شامة في «الباعث»: (ص ١٣).

في المساجد التي في الدُّورِ). (١)

وروى أبو داود في «سُنَنِه» عن حذيفة رضي الله عنه قال:
(كل عبادة لم يتعبد بها [أصحاب]<sup>(۲)</sup> رسول الله عَلَيْكُ فلا تتعبدوا بها، فإن الأول لم يدع للآخِر مقالاً، فأتقوا الله يا معشر القُراء<sup>(۳)</sup>، خُذوا طريق<sup>(٤)</sup> من كان قبلكم)<sup>(٥)</sup>.

ومن كلام عمر بن عبدالعزيز رحمه الله: (أوصيكم بتقوى الله والإقتصاد في أمره، واتباع أمر رسول الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (۳۱٦/٤). وانظر: «نصب الراية»: (۲/۲۶) و «الباعث»: (ص ۱۳).

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين في هامش الأصل .

 <sup>(</sup>٣) المراد بهم العلماء بالقرآن والسنة، العُبَّاد.
 انظر: «فتح الباري»: (٢٥٧/١٣).

<sup>(</sup>٤) أي اسلكوا طريق الإستقامة، وهي كناية عن التمسك بأمر الله تعالى، فعلا وتركاً. انظر: «فتح الباري»: (٢٥٧/١٣).

<sup>(</sup>٥) وأخرج نحوه عن حذيفة رضى الله عنه:

البخاري: كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة: باب الاقتداء بسنن رسول الله عَلَيْكَ: (۲۲/۰۰) رقم (۷۲۸۲).

وابن بطة: الإبانة: (١/٢٥/١) مخطوط.

واللالكائي: شرح اصول اعتقاد أهل السنة: (٩٠/١).

وعبدالله بن أحمد: السنة: (١٨).

ومحمد بن نصر: السنة: (٢٥).

وابن وضاح: البدع: (ص ١١،١٠).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٢٨٠/١٠).

وأخرج نحوه ابن عساكر: تاريخ دمشق: (ص ١٩٥) عن أبي مسلم الخولاني. وذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ١٣).

صَالِلَهِ، وترك ما احدث المحدثون بعده)<sup>(۱)</sup>.

وقال ابن سيرين رحمه الله:

(ما أُحدث رجلٌ بدعةً، فراجع سنةً)<sup>(٢)</sup>.

وقال الحسن:

(لا يقبل الله لصحاب بدعة صوماً ولا صلاةً ولا حجاً ولا عمرة، حتى يدعها)(٣).

(١) أخرجه :

أبو داود: كتاب السنة: باب لزوم السنة: (٢٠٢/٤-٢٠٣) رقم (٢٦١٢). وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٣٣٨/٥).

وابن وضاح: البدع: (ص ٣٠).

والآجري: الشريعة: (ص ٢٣٤،٢٣٣).

وذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ١٣) والشاطبي في «الإعتصام»: (١/٠٥).

(٢) أخرجه الدارمي: السنن: (٦٩/١) بلفظ: (ما أَخذ رجلٌ بِبدعة فَراجَعَ سُنَّةً».

وذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ١٤).

(٣) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٣٨/١-١٣٩) عن هشام بن حسان عن الحسن.

والآجُرّي: الشريعة: (صَ ٦٤).

وأخرجه ابن وضاح: البدع: (ص ٢٧) عن هشام بن حسان.

وأخرجه أيضاً (ص ٢٧) عن الحسن بلفظ:

«صاحب البدعة لا يزداد اجتهاداً: صياماً وصلاة، إلا ازداد من الله بُعداً» وسيأتي هذا الأثر عن أيوب السختياني.

وذكره منسوباً للحسن: أبو شامة في «الباعث»: (ص ١٤).

وذكره الشاطبي في «الاعتصام»: (١٠٧/١) عن هشام بن حسان وعن الأوزاعي قال: كان بعض أهل العلم يقول: وذكره.

وروي مرفوعاً، وهو منكر. انظر سلسلة الأحاديث الضعيفة: (٦٨٤/٣) رقم (١٤٩٣).

وقال محمد بن أسلم(١):

(من وَقَرَ صاحب بدعة، فقد أعان على هدم الإسلام) (٢). وقال أبو معشر: سألت إبراهيم عن شيء من هذه الأهواء. فقال: (ما جعل الله في شيء منها مثقال ذَرَّةٍ من خيرٍ، ما هي إلا نزغة من الشيطان، عليكم بأول الأمر) (٣).

وعن ابن عمر رضي الله عنه قال<sup>(١)</sup> :

(كل بدعةٍ ضلالةٌ، وإن رآها الناس / حسنة)(°).

[1/4]

- (١) كذا في المخطوط، والصواب: «مسلم» كما في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة»: (١٣٩/١).
- (٢) أخرجه اللالكائي: شرح أصول أهل السنة: (١٣٩/١) عن محمد بن مسلم عن إبراهيم بن ميسرة وذكره.

وأخرجه الطبراني: المعجم الكبير: كما في «المجمع»: (١٨٨/١).

وابن وضاح: البدع: (ص ٤٨).

وابن عساكر: تاريخ دمشق: ترجمة «العباس بن يوسف الشكلي»: (ص ٢٨٦) مرفوعاً إلى النبي عليه.

قال الهيثمي في «المجمع»: (١٨٨/١): «فيه بقية وهو ضعيف».

وذكره منسوباً لمحمد بن مسلم: أبو شامة في «الباعث على إنكار البدع والجوادث»: (ص ١٤).

(٣) أخرجه أبو نعيم: حلية الأولياء: (٢٢٢/٤). وإبراهيم هو النخعي: وذكر أبو شامة في «الباعث»: (ص ١٤) أنه (ابن موسى) فلعله تصحيف.

(٤) في هامش الأصل: «مطلب: كل بدعة ضلالة، وإن رآها الناس حسنة».

(٥) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٩٢/١).

ومحمد بن نصر: السنة: (ص ٢٤).

والبيهقي: المدخل إلى السنن الكبرى: رقم (١٩١).

وسنده صحيح.

وقال معمر:

(كان طاووس جالساً يوماً، وعنده ابنه، فجاء رجلٌ من المعتزلة، فتكلم في شيء، فأدخل طاووس أصبعيه، في أذنيه، وقال: يا بُني أدخل أصبعيك في أذنيك، حتى لا تسمع مِنْ قوله شيئاً، فإن هذا القلب ضعيف. ثم قال: أي بُني، أشدُد، فمازال يقول: أشدُد، حتى قام الرجل)(١).

وعن محمد الضبي (٢) قال:

(كان رجلٌ معنا يختلف إلى إبراهيم، فبلغ إبراهيم أنه دخل في الإرجاء، فقال له إبراهيم: إذا قمت من عندنا فلا تعُدُ) (٣).

وقال محمد بن داود الحراني:

(قلت لسفيان بن عيينة: إن هذا يتكلم في القدر \_ يعني إبراهيم بن أبي يحيى \_ فقال سفيان: عرفوا الناس أمره، واسألوا ربكم العافية)(٤).

<sup>(</sup>١) أُخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٣٥/١). وابن بطة: الإبانة: (٢/٤٠/١) مخطوط.

ومعمر: الجامع: (۱۲۰/۱۱) رقم (۲۰۰۹۹ ــ مع مصنف عبدالرزاق). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۱۲).

<sup>(</sup>٢) كذا في «المخطوط»، والصواب: «عيسى بن على الضبي».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم: حلية الأولياء: (٢٢/٤-٢٢٣). وابن وضاح: البدع: (ص ٥٢).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٢-١٣). وذكر نحوه الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢/٨٥).

وقال صالح المري:

(دخل رجلٌ على ابن سيرين، وأنا شاهد، ففتح باباً من أبواب القَدَرِ، فتكلم فيه، فقال ابن سيرين: إما أن تقوم، وإما أن نقوم)(١). وقال سلام بن مطيع:

(قال رجلٌ من أهل الأهواء لأيوب: لا أكلمه بكلمةٍ. فقال: ولا بنصف كلمة)(٢).

وقال أيوب:

(ما ازداد صاحب بدعة اجتهاداً، إلا ازداد من الله بُعداً)<sup>(٣)</sup>. وقال سفيان الثوري رحمه الله:

(۱) أخرجه ابن سعد: الطبقات الكبرى: (۱۹۷/۷).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٣٣/١).

والآُجُرِّي: الشريعة: (ص٥٧).

وابن وضاح: البدع: (ص ٥٣).

وابن بطة: الإبانة: (٢/٤٠/١) مخطوط.

والبربهاري: شرح كتاب السنة: كما في «طبقات الحنابلة»: (٣٩/٢).

والدارمي: السنن: (١٠٩/١).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٣).

(٢) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٤٣/١)

والآجري: الشريعة: (ص ٥٧).

وابن بطة: الإبانة: (٢/٤٠/١) و (١/٤٤/١) مخطوط.

والدارمي: السنن: (١٠٩/١).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٣).

وذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢١/٦).

(٣) أخرجه ابن وضَّاح: البدع: (ص ٢٧).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٣).

وذكره الشاطبي في «الاعتصام»: (١٠٧/١)

(البدعة أحب إلى إبليس من المعصية، المعصية يُتاب منها، والبدعة لا يتاب منها) (١).

وقال: (من سمع من مبتدع لم ينفعه الله بما سمع، ومن صافحه فقد نقض الإسلام عروةً عروةً)(٢).

ولما مرض سليمان التيمي بكى بكاءً شديداً، فقيل له: ما يُبكيك؟ الجزع من الموت! فقال:

(لا ولكن مررت على قَدَرِيِّ، فسلمت عليه. فأخاف أن يحاسبني ربي عليه)(٣).

وقال الفضيل بن عياض:

(من جلس إلى صاحب بدعةٍ، أحبط الله عمله، وأخرج نور الإيمان ــ أو قال الإسلام ــ من قلبه) (٤).

(۱) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (۱۳۲/۱) وعلى بن الجعد: المسند: رقم (۱۸۸۵).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٢٦/٧).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٣).

وذكره البغوي في «شرح السنة»: (٢١٦/١).

وابن تيمية في «مجموع الفتاوى»: (٤٧٢/١١).

(٢) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٣).

(٣) أخرجه أبو نعيم: حلية الأولياء: (٣٢/٣).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٤،١٣).

(٤) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٣٨/١) وابن بطة: الإبانة: (٢/٤٢/١) مخطوط.

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٤).

وذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٣٥/٨).

وقال: (إذا رأيت مبتدعا في طريق فخذ في طريق آخر، ولا يُرفَعُ لصحاب بدعة إلى الله عمل، ومن أعان صاحب بدعة، فقد أعان على هدم الإسلام)(١).

(وقال: (من زَوَّجَ كَرِيمَتَهُ من مبتدع، فقد قَطَعَ رَحْمَهَا) (١٠) .

وقال: (من جلس مع صاحب بدعة، لم يعط الحكمة، وإذا علم الله من رجل أنه مبغض لصاحب بدعةٍ، رجوت أن يغفر الله له) (٣).

وقال محمد بن نضر الحارثي:

(من أصغى بسمعه إلى صاحب بدعة، نُزِعَت منه العصمة،

(١) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٤).

وأخرج اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٣٩/١) جزءاً منه، وهو: «لا يرفع لصاحب بدعة إلى الله عمل». وأخرج (١٣٧/١).

والآجري: الشريعة: (ص ٦٤).

وابن وضاح: البدع: (ص ٤٨) عن يحيى بن أبي كثير:

«إذا لقيت صاحب بدعة، في طريق، فَخُذ في غيره».

وذكره الشاطبي في «الاعتصام»: (١٣٠/١)

والذهبي في «السير»: (٢٩/٦).

وأخرج البربهاري عن الفضيل: «من عظم صاحب بدعة، فقد أعان على هدم الإسلام» و «من جلس مع صاحب بدعة في طريق، فجُزْ في طريق غيره».

كما في «طبقات الحنابلة»: (٤٣،٤٢/٢).

وذكره الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٤٣٥/٨).

- (٢) ذكره البربهاري في «شرح كتاب السنة» كما في «طبقات الحنابلة»: (٢/٢). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٤).
- (٣) ذكره البربهاري في «شرح كتاب السنة» كما في «طبقات الحنابلة»: (٤٣،٤٢/٢). والذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٤٣٥/٨). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٤).

وَوِكِّلَ إِلَى نفسه)<sup>(۱)</sup> .

وقال الليث بن سعد:

(لو رأيت صاحب هزة، يمشى على الماء ما قبلته).

وقال الشافعي رضي الله عنه:

(أما أنه قد قصر لو رأيته / يمشي في الهواء ما قَبِلْتهُ) (٢) . [٣/ب]

وسأل رجل عمر بن عبدالعزيز عن الأهواء، فقال:

(الزم دين الله الصبي، في المكتب، والهُ عما سوى ذلك) (٣).

(۱) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (۱۳٦/۱). وابن بطة: الإبانة: (۱/٤٢/۱) مخطوط.

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٤).

وأخرج نحوه عن سفيان الثورى:

أبو نعيم: حلية الأولياء: (٣٢/٧-٣٤).

وابن وضاح: البدع: (ص ٤٨).

وذكره عنه البربهاري في «شرح كتاب السنة» كما في «طبقات الحنابلة»: (٤٢/٢).

والذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢٦١/٧).

(٢) أخرجه ابن أبي حاتم: آداب الشافعي ومناقبه: (ص ١٨٤).

وأخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٤٥/١)

وابن بطة: الإبانة: (١/٠٥/١) مخطوط.

وابن ألجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٤).

وأخرج أبو نعيم: حلية الأولياء: (١١٦/٩) الشطر الأول منه.

وأثر الليث وتعقب الشافعي له في:

«صون المنطق والكلام»: (ص ٧٣).

و «شرح العقيدة الطحاوية»: (ص ٤٣٤).

و «اللمُّع في الحوادث والبدع»: (٩٤/١).

(٣) أخرجه الدارمي: السنن: (٩١/١).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٣٥/١)

وذكره البغوي في «شرح السنة»: (٢/٧/١).

وقال مالك بن أنس:

(إياكم والبدع. قيل: يا أبا عبدالله وما البدع؟ قال: أهل البدع الذين يتكلمون في أسماء الله وصفاته وكلامه وعلمه وقدرته، ولا يسكتون عما سكت عنه الصحابة والتابعون لهم بإحسان).

وقال(١): (لو كان الكلام علماً لتكلم فيه الصحابة والتابعون، كا تكلموا في الأحكام، ولكنه باطل يدل على باطل)(٢).

وسئل سفيان الثوري عن الكلام فقال:

(دع الباطل، أين أنت عن الحق، اتبع السنة، ودع البدعة).

وقال: (وجدت الأمر الاتباع، وقال: عليكم بما عليه الجَمَّالُون والنساء في البيوت، والصبيان في المكاتب، من الإقرار والعمل)(٣).

والتصويب من «شرح السنة» للبغوي: (٢١٧/١).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «قالوا».

<sup>(</sup>٢) ذكرهما البغوي في «شرح السنة»: (٢/٧/١) وابن مفلح في «الآداب الشرعية»: (٢/٧/١).

وأخرج القسم الأول بإسناده إلى مالك:

الأصبهاني في: ﴿ الحجة في بيان المحجة ﴾: (ل ٨/أ) مخطوط.

وقال الذهبي في وسير أعلام النبلاء»: في آخر ترجمة والليث بن سعد»: (١٦٢/٨): «قلت: قد صنف أبو عبيد كتاب وغريب الحديث»، وما تعرض لأخبار الصفات الإلهية بتأويل أبداً، ولا فسر منها شيئا. وقد أخبر بأنه ما لَحِقَ أحداً يُفسرها، فلو كان \_ والله \_ تفسيرها سائعاً، أو حتماً، لأوشك أن يكون اهتامهم بذلك، فوق اهتامهم بأحاديث الفروع والآداب. فلما لم يتعرضوا لها بتأويل، وأقروها على ما وردت عليه عُلِمَ أن ذلك، هو الحق، الذي لا حَيدة عنه». انتهى.

<sup>(</sup>٣) ذكرها البغوي في «شرح السنة»: (٢١٧/١).

وأخرج الأخيرة منها:

أبو نعيم: حلية الأولياء: (٣٠/٧).

وقال الشافعي رضي الله عنه(!):

(لأَن يُلقَى الله العبد، بكل ذنب، ما خلا الشرك خير له من أن يلقاه بشيء من الأهواء).

وقال أيضا:

(لأن يُبتلى المرءُ بما نهى الله عنه ما خلا الشرك بالله، خير له من أن يبتليه بالكلام)(٢).

(١) في هامش الاصل:

«مطلب: ذم الشافعي للكلام وأهله».

(٢) أخرجهما:

ابن عساكر: تبيين كذب المفترى عليه: (ص ٣٣٧،٣٣٥).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٤٦/١).

والأصبهاني: الحجة في بيان المحجة: (ل ٨/أ \_ ب) مخطوط.

وابن أبي حاتم: آداب الشافعي ومناقبه: (ص ١٨٢).

وابن عبدالبر: جامع بيان العلم: (٩٥/٢) والانتقاء: (ص٧٨).

وابن بطة: الإبانة: (١/٥٠/١) مخطوط.

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (١١١/٩).

وذكرهما:

البغوي في «شرح السنة»: (٢١٧/١).

وأبن القيم في «إعلام الموقعين»: (٤٦٧/٣).

وابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص٨٦-٨٩).

وابن حجر في «توالي التأسيس»: (ص ١١٠).

وابن أبي العز الحنفي في «شرح العقيدة الطحاوية»: (ص ٢٢٩).

وابن كثير في «البداية والنهاية»: (١٨١/١٠).

وابن مفلح في «الآداب الشرعية»: (٢/٥/١).

والسبكي في «طبقات الشافعية»: (٢٨١/١).

والقاري في «شرح الفقه الأكبر»: (ص ٣).

والشاطبي في «الاعتصام»: (٣٣٢/٢)، وغيرهم كثير.

وقال: (ما ارتدى أحدٌ بالكلام فأفلح)(١).

وقال أيضاً:

(حكمي في أصحاب الكلام أن يضربوا بالجريد ويحملوا على الإبل، ويطاف بهم في العشائر والقبائل، ويقال هذا جزا من ترك الكتاب والسنة، وأخذ في الكلام)(٢)

(١) أُخرجه:

ابن أبي حاتم: آداب الشافعي ومناقبه: (ص ١٨٦).

وابن عساكر: تبيين كذب المفترى عليه: (ص ٣٣٥).

واللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٤٦/١).

وابن بطة: الإبانة: (١/٥٠/١) مخطوط.

ووقع في بعضها: «مَا تُرَدُّى».

وفسر ابن عساكر في «التبيين»: (ص ٣٤٥) هذه المقولة بكلام جَيِّد فقال: «يعني: من ارتدى بالكلام: لم يفلح: كلام أهل الأهواء، الذين ترك الكتاب والسنة، وجعلوا مِعْوَلَهُم عقولهم، وأحذوا في تسوية الكتاب عليها، و- حملت عليهم السنة، بزيادة بيان، لنقض أقاويلهم، اتهموا رواتها، وأعرضوا ع ١٠. وذكر هذا القول:

البغوي في «شرح السنة»: (٢١٧/١).

وابن مفلح في «الآداب الشرعية»: (٢٢٥/١).

(٢) أخرجه :

أبو نعم: حلية الأولياء: (١١٦/٩).

والبغوي في «شرح السنة»: (۲۱۸/۱).

وابن عبدالبر: الانتقاء: (ص ٨٠).

وذكره ابن أبي العز الحنفي في «شرح العقيدة الطحاوية»: (ص ٢٣٩).

وابن مفلح في «الآداب الشرعية»: (٢٢٥/١).

والقاري في «شرح الفقه الأُكبر»: (ص ٢-٣).

وذكره ابن حجر في «توالي التأسيس»: (ص ١١١) بسنده.

وقال مالك:

(بئس القوم هؤلاء أهل الأهواء، لا يُسلَّم عليهم)(١).

وقال أبو الحسن(٢) البغوي:

(قد مضت الصحابة والتابعون وأتباعهم وعلماء السنة على معاداة أهل البدع ومهاجرتهم)(٣).

وقال ابن عمر في أهل القدر: (أُخبرهم أَني بريء منهم، وأُنهم بُرَآءُ مِنِّي)(٤).

والصواب: أبو محمد، وهو: الحسين بن مسعود الفرّاء البغوي.

انظر ترجمته في:

«وَفيات الأُعيان»: (١٧٧/١) و «تذكرة الحفاظ»: (٢/٤) و «البداية والنهاية»: (١٩٣/١٢).

<sup>(</sup>۱) ذكره البغوي في «شرح السنة»: (۲۲۹/۱).

<sup>(</sup>٢) كذا في «المخطوط»، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) شرح السنة: (٢٢٧/١).

<sup>(</sup>٤) أُخرِجه مسلم: كتاب الإيمان: باب بيان الإيمان والإسلام: (٣٧/١) رقم (١) في سبب إيراد ابن عمر لحديث جبريل الطويل عن أبيه عن رسول الله عَلَيْكُ. وأخرج هذا الجزء أيضاً من كلام ابن عمر:

الآجري: الشريعة: (ص ٢٠٥،١٨٨).

وعبدالله بن أحمد: السنة: (١٤١/٢).

وذكره البغوي في «شرح السنة»: (۲۲۷/۱).

وقال أبو قلابة:

(لا تجالسوا أصحاب الأهواء، فإني لا آمن من أن يغمسوكم في ضلالهم، ويلبسوا عليكم بعض ما تعرفون) (١).

وقال سفيان:

(من سمع بدعةً، فلا يَحْكِهَا لجلسائه، ولا يلقها في قلوبهم)(١).

وقال أبو الحسن(٣) البغوي:

([قد كَفَّرَ بعض أهل العلم طوائف منهم] (٤) فروي عن جماعة من السلف تكفير من قال بخلق القرآن وروي ذلك عن مالك وابن عينة وابن المبارك والليث بن سعد ووكيع بن الجراح [والليث بن

وأخرجه الدارمي: السنن: (۱۰۸/۱).

وابن وضاح: البدع: (ص ٤٨).

والآجري: الشريعة: (ص ٦٢،٥٦).

وابن بطّة: الإبانة: (١/٣٦/١ و٢) مخطوط.

وعبدالله بن أحمد: السنة: (ص ١٨).

وذكره البغوي في «شرح السنة»: (٢٢٧/١).

والشاطبي في «الاعتصام»: (١٣٠/١).

(٢) ذكره البغوي في «شرح السنة»: (٢٢٧/١).

والذَّهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢٦١/٧) وعَلَّق عليه بقوله:

«قلت: أكثر أَئِمة السلف، على هذا التحذير، يرون أن القلوب ضعيفة، والشبه خَطَّافةً».

(٣) الصواب: «أبو محمد: الحسين بن مسعود البغوي» كم تقدم ص٧٣.

(٤) مابين المعكوفتين لا يوجد في كلام البغوي.

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (١٣٤/١).

سعد])<sup>(۱)</sup>.

وناظر الشافعي لحفص الفَرد، وكان يُسميه لخَفَص الفرد<sup>(٢)</sup>، فقال: القرآن مخلوق. فقال [الشافعي]<sup>(٣)</sup> كفرت بالله العظيم<sup>(٤)</sup>.

وقال محمد بن إسماعيل البخاري:

(نظرت في كلام [اليهود]<sup>(°)</sup> والنصارى والمجوس، فما رأيت قوما أضل في كفرهم من الجهمية، وإني لأستجهل من لا يكفرهم، إلا من لا يعرف كفرهم. وقال: ما باليت / صليتُ خلف اليهود [٤/أ] والنصارى)<sup>(۱)</sup>.

وحكى عن عبدالله بن أحمد عن أبيه: فيمن قال بخلق القرآن،

وابن عساكر: تبيين كذب المفترى عليه: (ص ٣٣٦).

وذكره البغوي في «شرح السنة»: (۲۲۷/۱).

وابن حجر في «توالي التأسيس»: (ص ٨١-٨٢).

والشاطبي في «الاعتصام»: (٣٣٢/٢)

(٥) مابين المعكوفتين في هامش الأصل.

(٦) خلق أُفعال العباد: (ص ٧١).

ذكره البيهقي في «الأسماء والصفات»: (ص ٢٥٣) والبغوي في «شرح السنة»: (٢٢٨/١).

<sup>(</sup>١) مابين المعكوفتين من هامش الأصل. وكلام البغوي في «شرح السنة»: (٢٢٧/١).

<sup>(</sup>٢) كذا في المخطوط، والصواب: «المنفرد».

<sup>(</sup>٣) مابين المعكوفتين في هامش الأصل.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو نعيم: حلية الأولياء: (١١١/٩).
 والبيهقي: الأسماء والصفات: (ص ٢٥٢).

أَنَّه لا يُصَلَّى خلفه الجمعة ولا غيرها، إلا أَنه لا يدع إتيانها، فإن صلى أَعادِ الصلاة(١) .

# [ من أبغض أصحاب النبي عليه ]

وقال مالك بن أنس:

(من يبغض أحداً من أصحاب النبي على وكان في قلبه عليهم غلّ، فليس له حق في فيء المسلمين، ثم قرأ: ﴿ مَا أَفَاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذي القربي ﴾ إلى قوله: ﴿ والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ﴾ (٢) الآية).

وذُكِرَ بين يديه رجل ينتقص أصحاب رسول الله عَيْضَة، فقرأ مالك هذه الآية: ﴿محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم إلى قوله: ﴿ليغيظ بهم الكفار (٣) ثم قال: (من أصبح من الناس، في قلبه غلّ على أحد من أصحاب رسول الله عَيْضَة، فقد أصابته هذه الآية)

<sup>(</sup>۱) السنة: لعبد الله بن الإمام أحمد: (۱۲۹/۱). وذكره ابن هانيء في «مسائل الإمام أحمد»: رقم (۲۹٥). والبغوي في «شرح السنة»: (۲۲۹/۱).

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر: آية رقم (٧-١٠). وذكر هذا الأثر: البغوي في «شرح السنة»: (٢/٩/١) والشاطبي في «الإعتصام»: (٩٧/٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح: آية رقم (٢٩).

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في «شرح السنة»: (٢٢٩/١) والشاطبي في «الاعتصام»: (٢/٩٦).

وقال سفيان الثوري:

(من قَدَّمَ علياً على أبي بكر وعمر، فقد ازرى بالمهاجرين والأنصار، وأحسبه أن لا ينفعه مع ذلك عمل)(١).

## [ اختلاف العلماء في الفروع ]

وقال أبو الحسن(٢) البغوي:

روهذا الهجران والتبرأ والمعاداة لأهل البدع والمخالفين في الأصول، أما الاختلاف في الفروع بين العلماء فاختلاف رحمة، أراد الله أن لا يكون على المؤمنين حرجٌ في الدين (٣).

فعلى المسلم إذا رأى رجلاً يتعاطى شيئاً من الأهواء والبدع معتقداً، ويتهاون بشيء من السنن أن يهجره، ويتبرأ منه، ويتركه حياً وميتاً، فلا يسلم عليه إذا لقيه ولا يجيبه إذا ناداه (٤).

<sup>(</sup>۱) ذكره البغوي في «شرح السنة»: (۲۲۹/۱). والذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (۲۰۲۰۲۰۳۷).

<sup>(</sup>٢) الصواب: «أبو محمد» كما تقدم ص٧٣.

<sup>(</sup>۳) شرح السنة: (۱/۲۹-۲۳۰).

وتتمَّة كلامه رحمه الله تعالى:

<sup>«</sup>فذلك لا يوجب الهجران والقطيعة، لأن هذا الاختلاف كان بين أصحاب رسول الله عَلَيْكُ مع كونهم إخواناً مؤتلفين، رُحماء بينهم، وتمسك بقول كل فريق منهم طائفة من أهل العلم بعدهم، وكلَّ في طلب الحق، وسلوك سبيل الرشد مشتركون». وقد جلى هذه المسألة شيخ الإسلام ابن تيمية — رحمه الله تعالى — في «رفع الملام عن الأئمة الأعلام»، فانظره، فإنه مفيد.

<sup>(</sup>٤) شرح السنة: (٢٢٤/١):

### [ الهجر المباح والمنهي عنه ]

والنهي عن الهجران فوق الثلاث<sup>(۱)</sup>، فيما يقع بين الرجلين من التقصير في حقوق الصُّحبة، دون ما كان في حق الدين، فإن هجرة أهل البدع والأهواء دائم إلى أن يتوبوا<sup>(۲)</sup>.

فعليك يَا أُخي باتباع السنة، وقبولها، وموالاة أهلها، واجتناب البدع، ومعاداة أهلها.

قال رجل لعبدالله بن مسعود رضي الله عنه: علمني كلمات جوامع موانع، فقال:

(لا تُشرك بالله، وزل مع القرآن حيث زال، ومَن جاءك بالحق فاقبل منه، وإن كان بعيداً رفيضاً (٢)، ومن جاءك بالباطل، فرده عليه، وإن كان قريباً حبيباً (٤).

«لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال، يلتقيان، فيعرض هذا، ويعرض هذا، وحيرهما الذي يبدأ بالسلام».

انظر تخريجه والكلام على أحكام الهجر بالتفصيل والتأصيل في كتابنا: «أحكام الهجر في الكتاب والسنة». طبع دار ابن القيم ـــ الدمام.

(٢) شرح السنة: (١/٢٢٤).

(٣) يقال: رجلٌ رُفَضَةٌ: للذي يُمسِك الشيء، ثم لا يلبثُ أن يَدَعه. انظر: «معجم مقاييس اللغة»: (٢٣/٢).

(٤) أخرجه على بن الجعد: المسند: (١/٢١ ٨٥-٨٤٢) رقم (٢٣٢٥).
 وأبو نعيم: حلية الأولياء: (١٣٤/١).

والطبراني، كما في «مجمع الزوائد»: (١٠/ ٢٣٥).

وقال الهيثمي:

«رجاله ثقات، إلا أن معناً لم يدرك ابن مسعود».

<sup>(</sup>١) الثابت في الحديث المتفق عليه:

وعليك بما قال ابن عون رحمه الله: (ثلاث أحب لنفسي ولإخواني: هذه السنة / أن يتعلموها، ويسألوا عنها، والقرآن أن يتفقهوه [٤/ب] ويسألوا عنه، ويدَعُوا الناس إلى من خير)(١).

وبما قال الأوزاعي رحمه الله:

(خمس كان عليها أصحاب رسول الله عَلَيْكِي: لزوم الجماعة، واتباع السنة، وعمارة المسجد، وتلاوة القرآن، والجهاد في سبيل الله عز وجل)(٢).

رزقنا الله الاتباع، وإحياء السُّنن، وجنبنا البدع والأهواء، في السِّر والعَلنِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري تعليقاً: كتاب الإعتصام بالكتاب والسنة: باب الإقتداء بسنن رسول الله عَلِيْكِ: (۲٤٨/۱۳).

ووصله محمد بن نصر: السنة.

والجوزقي واللالكائي في «السنة».

انظر: «فتح الباري»: (۲۰۱/۱۳) و «تغليق التعليق»: (۹/۹) و «شرح السنة»: (۲۰۸/۱۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٦٤/١). وأبو نعم: حلية الأولياء: (١٤٢/٦).

وذكره البغوي في «شرح السنة»: (٢٠٩/١).

# فصل

# في تمييز البدعة من السنة

### [ تعريف السنة والبدعة ] :

اعلم رحمك الله: [أن السنة في اللغة: الطريق](١).

ولا ريب في أن أهل النقل والأثر المتبعين آثار رسول الله عَلَيْكُ، وآثار أصحابه هم أهل السنة، لأنهم على تلك الطريق، التي لم يَحْدَث فيها حادث، وإنما وقعت الحوادث والبدع بعد رسول الله عَلَيْتُ وأصحابه.

والبدعة: عبارة عن فِعْلَةٍ تُصادم الشريعة، بالمخالفة، أو توجب التعاطي عليها بزيادة أو نقصان (٢). وقد كان جمهور السلف يكرهون ذلك وينفرون من كل مبتدع وإن كان جائزاً (!!) حفظاً للأصل، وهو: الاتباع.

<sup>(</sup>١) وتطلق أيضاً على الوجه، أو دائرته، أو الصورة، أو الجبهة والجبينان، أو السيرة والطبيعة، وكلها معانٍ متقاربة، تشترك في الدلالة على صورةٍ معينَةٍ، حسيةٍ أو معنوية.

انظر :

<sup>«</sup>لسان العرب»: (۲۲٤/۱۳).

و (القاموس المحيط): (٢٣٩/٤).

و «معجم مقاييس اللغة»: (٦٠/٣).

و «جمهرة اللغة»: (٩٥/١).

و «أساس البلاغة»: (ص ٣١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر:

وقد قال زيد بن ثابت لأبي بكر وعمر رضي الله عنهما حين قالا له: اجمع القرآن. كيف تفعلان شيئاً لم يفعله رسول الله عليه الم

وعن عبدالله بن أبي سلمة: أن سعد بن مالك رحمه الله سمع رجلاً يقول: لبيك ذا المعارج. فقال: ما كنا نقول هذا على عهد

الباعث على إنكار البدع والحوادث: (ص١٧).

والنهاية في غريب الحديث: (٧٩/١).

وقواعد الأحكام: (٢٠٤/٢).

وجامع العلوم والحكم: (ص ١٦٠).

والإعتصام: (٢٧/١).

وتقييد البدعة بمصادمة الشريعة لأنها فيه تخترع، وإليه يضيفها صاحبها، وأيضاً: فلو كانت طريقة مخترعة في الدنيا على الخصوص لم تسم بدعة، كإحداث الصنائع والبلدان، التي لا عهد بها فيما تقدم، وسيأتي \_ إن شاء الله تعالى \_ مزيد بسطٍ لهذا.

(۱) أخرجه البخاري: كتاب فضائل القرآن: باب جمع القرآن: (۹/ ۱۰) رقم (٤٩٨٦) \_ مع الفتح).

قال الشاطبي في جمع القرآن في كتابه القيم «الإعتصام»: (١١٧/٢):

(لم يرد نص عن النبي عَيِّكُم، بما صنعوا من ذلك، ولكنهم رأوه مصلحة، تناسب تصرفات الشرع قطعاً، فإن ذلك راجع إلى حفظ الشريعة، والأمر بحفظها معلوم، وإلى منع الذريعة للاختلاف في أصلها الذي هو القرآن، وقد علم النهي عن الاختلاف في ذلك، بما لامزيد عليه».

ثم قال رحمه الله تعالى:

«وإذا استقام هذا الأصل، فاحمل عليه، كتب العلم، من السنن وغيرها، إذا خيف عليها الإندراس، زيادة على ماجاء في الأحاديث من الأمر بكتب العلم». وانظر: اقتضاء الصراط المستقم: (ص ۲۷۷) والموافقات: (۲۸۸/۲).

رسول الله عليه (١).

وعن أبي البحتري قال(٢):

(أخبر رجل ابن مسعود رضي الله عنه أن قوماً يجلسون في المسجد بعد المغرب، فيهم رجل يقول: كبروا الله كذا، وسبحوا الله كذا وكذا، واحمدوه كذا وكذا، قال عبدالله: فإذا رأيتهم فعلوا ذلك فأتني، فأخبرني بمجلسهم، فلما جلسوا، أتاه الرجل، فأخبره، فجاء عبدالله بن مسعود، فقال: والذي لا إله غيره، لقد جئتم ببدعة ظلماً، أو قد فَضَلْتُم أصحاب محمد عِلْمَا. فقال عمرو بن عتبة:

والبزّار: (۱۰/۲) رقم (۱۰۹٤).

وأبو يعلى: المسند: (٧٧/٢-٧٨) رقم (٧٢٤).

والطحاوي: شرح معاني الآثار: (١٢٥/٢).

والدارقطني: العلل: (٣٨٧/٤).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٥/٥).

وابن أبي حاتم: العلل: (٢٩٧/١).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٦).

من طريق عبدالله أبي سلمة عن سعد بن أبي وقاص.

وعبدالله أبو سلمة هو: الماجشون.

قال ابن أبي حاتم في «المراسيل»: (ص ١١٢):

«وقال أبو زرعة: عبدالله بن أبي سلمة عن سعد: مرسل».

ولهذا قال الهيثمي في «المجمع»: (٢٢٣/٣):

«رواه أحمد وأبو يعلى والبزار، ورجاله رجال الصحيح، إلا أن عبدالله لم يسمع من سعد بن أبي وقاص، والله أعلم».

(٢) في هامش الأصل:

«مطلب: نهي ابن مسعود عن البدع، وإن كان ذكر الله».

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد: المسند: (١٧٢/١).

نستغفر الله. فقال: عليكم الطريق، فالزموه، ولئن أُخذتم يمينا وشمالاً، لتضلن ضلالاً بعيداً)(١).

وعن عبدالله بن عون قال:

(كنا عند إبراهيم النخعي فجاء رجل فقال: يا أبا عمرو أنا أُدعو الله أَن يشفيني. فرأيت أنه يكرهه كراهية شديدة حتى عرفنا كراهية ذلك في وجهه. وذكر إبراهيم السنة، فرغب فيها، وذكر ما أحدث الناس، فكرهه، وقال فيه) (٢).

وجاء أصحاب الحديث، إلى ذي النون، فسألوه عن الخطرات وجاء أصحاب الحديث، إلى ذي النون، فسألوه عن الخطرات [٥/أ] والوسواس / فقال: (أنا لا أتكلم في شيء من هذا، فإن هذا محدث، سلوني عن شيء من الصلاة أو الحديث)(٣).

وقال محمد بن زياد<sup>(٤)</sup>: (رأى ذو النون عليَّ خُفَّاً أَحمر، فقال: انزع هذا، يا بُني، فإنه شهرة، ما لبسه رسول الله عَلَيْسَة، إنما

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي: السنن: (٦٩،٦٨/١) بإسناد جيد.

ورواه ابن وضاح: البدع: (ص ۸-۱۲،۱۲،۱۱،۱-۱۳) من طرق عدة عن ابن مسعود.

وأخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٦–١٧).

وِالأثر صحيح بمجموع طرقه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم: حلية الأولياء: (٣٦٣/٩).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٧).

وانظر في كراهة الكلام في الوساوس وخطرات المتصوفة «الآداب الشرعية»: (٨٨/٢).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، والصواب: «ريان».

لبس رسول الله عَلِيْ خُفّين أُسودين ساذجين)(١).

فقد تبين لك أن القوم كانوا يتحرّزون عن كل بدعة، وإن لم يكن فيها بأس، لئلا يحدثوا مالم يكن إ(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجة: كتاب اللباس: باب الخفاف السود: (۱۱۹۶/۲) رقم (۳۲۲۰).

وأبو نعم: حلية الأولياء: (٣٦٣/٩).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٧) و (١٩٩).

وفي سنده دَلْهَم بن صالح الكندي، وهو ضعيف، وحُجَير بن عبدالله الكندي، لم يوثقه غير ابن حبان.

والسَّادج: ما لانقش فيه، معرب (ساذة) بالفارسّية.

والساذج عند المولدين: البسيط الحسن.

وذكر القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن»: (١/١٥) أن ابن الزبير ومحمد بن أبي كثير نهياً عن لباس النعال السود، لأَنها تَهِمّ.

<sup>(</sup>۲) مابين المعكوفتين من «تلبيس إبليس»: (ص ١٥-١٧).

#### فصل

[وقد جرت محدثات، لا تُصادم الشريعة، ولم تغاطي (١) عليها، فلم يروا بفعلها بأساً (٢)، بل قال بعضهم: أنّها قُربة، وهو صحيح. كما روي (٣) أن الناس كانوا يصلون في رمضان وِحْدَاناً، وكان الرجل يصلي، فيصلي بصلاته الجماعة، فجمعهم عمر رضي الله عنه على أبي بن كعب، فلما خرج فرآهم، قال: نعمت البدعة هذه. والتي ينامون عنها أفضل من هذه. يعني صلاة آخر الليل، وكان الناس يقومون أوله (٤).

<sup>(</sup>١) كذا في «المخطوط» والصواب: «يتعاطى».

<sup>(</sup>٢) إن البدعة الشرعية، لا تكون إلا ضلالة ومذمومة، وأما البدعة والأمور المحدثة التي يتكلم عليها المصنف، فهي البدعة اللغوية، وهي أعم من الشرعية، لأن الشرعية قسم منها.

انظر: الفتاوى الحديثية: (ص ٢٠٥) والبدعة: تحديدها وموقف الإسلام منها: (ص ١٦٤-١٦٣).

<sup>(</sup>٣) قال النووي في مقدمة «شرح المهذب»: (٦٣/١):

<sup>&</sup>quot;صيغ الجزم \_ مثل: قال، فعل، أمر، نهى، حكم \_ موضوعة للصحيح أو الحسن، وصيغ التمريض \_ مثل: روي، ذكر، أخبر، حُدث، نُقل، أفتي \_ لما سواهما. وذلك أن صيغة الجزم، تقتضي صحته عن المضاف إليه، فلا ينبغي أن يطلق، إلا فيما صح، وإلا فيكون الإنسان في معنى الكاذب عليه. وهذا الأدب أخل به المصنف، وجماهير الفقهاء من أصحابنا، وغيرهم، بل جماهير أصحاب العلوم مطلقاً، ماعدا حُذَّاق المحدثين، وذلك تساهل قبيح، فإنهم يقولون كثيراً في الصحيح: روي عنه. وفي الضعيف: قال وروى فلان. وهذا حيدٌ عن الصواب». انتهى.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب صلاة التراويج: باب فضل من قام رمضان: (٢٥٠/٤) رقم(٢٠١٠ ــ مع الفتح).

#### وقال الحسن:

(القَصَصُ بدعة، ونعمت البدعة، كم من أَخ يستفاد، ودعوةٍ تستجاب)(١)](٢).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٢٧٦):

«أكثر مافي تسمية عمر تلك بدعة، مع حسنها، وهذه تسمية لغوية، لا تسمية شرعية، وذلك أن «البدعة» في اللغة: تعم كل ما فعل ابتداءً من غير مثال سابق، وأما البدعة الشرعية: فكل ما لم يدل عليه دليل شرعي». وانظر: إقامة الحجة على أن الإكثار في التَعَبُّد ليس ببدعة: (ص ٣٣).

ودلت سنة رسول الله عَيْضَة على أن عمل عمر. عمل صالح، إذ فَعَلهُ رسول الله عَلِيْسَة، ولكن قال لهم في الليلة الثالثة والرابعة لما اجتمعوا:

«إنه لم يمنعني أن أخرج إليكم، إلا كراهة أن يفرض عليكم»، وحوف الإفتراض قد زال بموته عَيْضًا، فانتفى المعارض، لعمل عسر رضى الله عنه.

(۱) ذكره عن الحسن: ابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص ۱۷) وابن رجب في «جامع العلوم والحكم»: (ص ۲۹۱) وقال تقي الدين أحمد بن علي المقريزي المؤرخ في كتاب «المواعظ والإعتبار بذكر الخطط والآثار»: (۱۹۹/۳):

ذكر عمر بن شُبَّة: قيل للحسن: متى أُحدث القَصَصُ؟ قال: في خلافة عثمان، قيل من قَصَّ؟ قال: في خلافة عثمان، قيل من أول من قَصَّ؟ قال: تميم الداري.

وذكر عن ابن شهاب قال:

أول من قص في مسجد رسول الله عَلَيْكُم، تميم الداري، استأذن عمر أن يُذَكِّر الناس، فأبي عليه، حتى كان آخر ولايته، فأذن له أن يُذَكِّر في يوم الجمعة، قبل أن يخرج عمر، فاستأذن تميم عثمان، فأذن له أن يُذَكِّر في يوم الجمعة، قبل أن يخرج عمر، فاستأذن تميم عثمان، فأذن له أن يُذَكِّر، يومين في الجمعة، فكان تميم يفعل ذلك. انتهى.

قلت:

وصح عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه كان يُذَكِّرُ الناس يوم الجمعة أيضاً. انظر :

«مستدرك الحاكم»: (۱۲۸،۱۰۸/۱) و (۱۲/۳).

يعني أنها مُحدثة، لم تكن، وإذا كانت فليس فيها ردُّ لما مضى)(١) ](٢) .

وقال بعضهم: (٣) (وإنما كان ذلك كذلك، لأن النبي عَلِيْكُمْ حَثْ على قيام شهر رمضان وفعله هو عَلِيْكُمْ [في المسجد] واقتدى به بعض الصحابة ليلةً بعد أُخرى) (٤) فهي مشروعة في الأصل، وكذا قول الحسن في القصص: نعم البدعة، لأنّ الوعظ مشروع، ومتى استند المحدث إلى أصل مشروع، لم يُذَم، فالبدعة الحسنة، متفق على جواز فعلها، والإستحباب لها، رجاء الثواب لمن حسنت نيته فيها، وهي كل مبتدع موافق لقواعد الشريعة، غير مخلف لشيء [منها]، ولا يلزم من فعله محذور شرعي، وذلك نحو: بناء المنابر، والربط، والمدارس، / وخانات السبيل، وغير ذلك من أنواع البر، التي لم المعروف والمعاونة على البر والتقوى. وما يُعدُّ من البدع الحسنة: التصانيف في جميع العلوم النافعة الشرعية على اختلاف فنونها وتعيين قواعدها وتفسير القرآن العزيز وجمع الأخبار النبوية وتفسيرها والكلام على الأسانيد والمتون وتنبع كلام العرب واستخراج علوم جمة منه، فذلك كله، وما شاكله،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في «المدخل إلى السنن الكبرى»: رقم (۲۵۳) و«مناقب الشافعي»: (۲۹/۱) وكما في «فتح الباري»: (۲۰۳/۱۳).

وذكره ابن رجب في «جامع العلوم والحكم»: (ص ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين من «الباعث»: (ص ٢٠).

<sup>(</sup>٣) هو أبو شامة: شهاب الدين أبو محمد عبدالرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم الشافعي.

<sup>(</sup>٤) ما بين القوسين من «الباعث»: (ص ٢٠).

وما بين المعكوفتين لا يوجد في الأصل .

معلومٌ حُسنتُهُ ظاهرة فائدته، مُعِيْنٌ على معرفة أحكام الله، وفهم معاني كلامه وسنة رسوله، وكل ذلك مأمور به، لا يلزم من فعله محذور شرعي (١).

قال أبو سليمان الخطابي رحمه الله في شرح قوله عَلَيْكُم «كل محدثة بدعةً»:

(وهذا خاص في بعض الأمور، دون بعض، وهو كل شيء أحدث

(۱) قال البركلي في «الطريقة المحمدية»: (۱۲۸/۱ ــ بشرح الخادمي): «لو تتبعت كل ما قيل فيه: (بدعة حسنة) من جنس العبادات، وجدته مأذوناً فيه من الشارع، إشارة أو دلالة».

قلت:

وحينئذ يخرج من عموم قوله عَلَيْكَة: «كل بدعة ضلالة»: إذ البدعة في معناها الشرعي: الزيادة في الدين، أو النقصان منه، بغير إذن الشارع لا قولاً ولا فعلاً، ولا صريحاً ولا إشارة، فكل عمل ليس له أصل من اصول الشرع، بدعة ضلالة، وإن ارتكبه من يعد من أرباب «الفضيلة !!» أو من يشتهر «بالمشيخة !!» فإن أفعال العلماء والعُبُّاد، ليس بحجة، ما لم تكن مطابقة للشرع.

وسائر العلوم الخادمة للشريعة، فإنها وإن لم توجد في الزّمان الأول، فأصولها موجودة في الشرع، إذ الأمر بإعراب القرآن منقول، وعلوم اللسان هادية للصواب في الكتاب والسنة، فحقيقتها إذا أنها فقه التعبد بالألفاظ الشرعية، الدالة على معانيها، كيف تؤخذ وتؤدى. وأصول الفقه. إنما معناها استقراء كليات الأدلة، حتى تكون عند المجتهد نصب عين، وعند الطالب، سهلة الملتمس. وكذلك أصول الدين وهو علم الكلام \_ إنما حاصله تقرير لأدلة القرآن والسنة، أو ما ينشأ عنها في التوحيد، وما يتعلق به، كما كان الفقه تقريراً لأدلتها في الفروع العبادية.

فعلى هذا، لا ينبغي أن يسمى علم النحو، أو غيره، من علوم اللسان، أو علم الأصول، أو ما أُشبه ذلك من العلوم الخادمة للشريعة، بدعة أصلاً.

ومن سماه، فإما على المجاز، كما سمى عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ قيام الناس في ليالي رمضان بدعة. وإما جهلاً بمواقع السنة والبدعة، فلا يكون قول =

على غير مثال، أصل من أصول الدين، وعلى غير عبارته (١) وقياسه، وأما ما كان مبنياً منها على قواعد الأصول، ومردود إليها، فليس ببدعة ولا ضلالة)(١)](١).

[وأما إذا كانت البدعة كالمتمم، فقد اعتقد نقص الشريعة، فإن كانت مضادة فهي أعظم. (فقد بان بما ذكرنا أن أهل السنة هم المتبعون، وأن أهل البدعة هم المظهرون) شيئاً لم يكن قبل، لا مستند لهم فيه إذا.

### [ البدع المستقبحة ]

[فالبدعة المستقبحة هي ما كان مخالفاً للشريعة أو ملتزماً لمخالفتها، وذلك منقسم إلى: محرم ومكروه.

ويختلف ذلك باختلاف الوقائع، وبحسب ما به [من] مخالفة الشريعة تارة، ينتهي ذلك إلى ما يوجب التحريم، وتارة لا يتجاوز صفة كراهة التنزيه، وكل [فقيه] مُوفق، يتمكن بعون الله من التمييز بين القسمين مهما رسخت قدمه في إيمانه وعلمه.

<sup>=</sup> معتداً به، ولا معتمداً عليه. وانظر الإعتصام: (٣٩،٣٨/١).

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط، والصواب: «عياده» كما في «معالم السنن»: (٣٠١/٤).

<sup>(</sup>٢) معالم السنن: (٣٠١/٤)

<sup>(</sup>٣) مابين المعكوفتين من «الباعث»: (ص ٢١-٢٢) مع تصرف يسير.

<sup>(</sup>٤) مابين القوسين من «تلبيس إبليس»: (ص ١٧).

ومابين المعكوفتين لايوجد في الأصل، وهو استدراك من «تلبيس إبليس».

# [ أنواع البدع المستقبحة ]

وهذه البدع المستقبحة تنقسم إلى قسمين](١): أحدهما: في العقائد المؤدية إلى الضلال والخسران(٢).

[وأهل الفرق الضالة ست، وقد انقسمت كل فرقة منها اثني على عشر فرقة، فذلك اثنتان وسبعون فرقة] (٣) الذي أخبر النبي عليك أنهم في النار(٤)، وليس نحن هنا بصدد بيانها، ولكن من لزم السنة

<sup>(</sup>۱) مابين القوسين من «الباعث»: (ص ۲۲).

ومابين المعكوفتين لايوجد في «المخطوط». وهو استدراك من «الباعث».

<sup>(</sup>٢) جاء في «الأصل» بعد هذه العبارة، كلام فيه تصحيف أو سقط، وهو: «أصلها الإعتراض، على ما أحدثه أهل الضلال والظّلمة».

<sup>(</sup>٣) مابين المعكوفتين من «تلبيس إبليس»: (ص ١٩).

وقال البغدادي في «الفرق بين الفرق»: (ص ٢٥).

<sup>«...</sup> فهذه الجملة التي ذكرناها، تشتمل على اثنتين وسبعين فرقة، منها: عشرون روافض، وعشرون خوارج، وعشرون قدرية، وعشرون مرجئة، وثلاث نجارية وبكرية وضرارية، وجهمية وكرامية، فهذه اثنتان وسبعون فرقة».

وكلام المصنف والبغدادي، عليه الموآخذات التالية:

الأول: أنهما يتكلمان عن الفرق حتى عصرهما، وكأن عجلة الزمن قد توقفت، ولم تعد تنشأ فرق جديدة، علماً بأن فرقاً كثيرة نشأت بعدهما، ولو عايشوها لأدخلوها في حسابهم. وينبغي أن يترك الشراح والمفسرون نصيباً كبيراً للأحداث الواقعية التي تفسر النص وتشرحه.

الثاني: أن البغدادي ذكر مايزيد على ثمانين، ثم قال: فهذه اثنتان وسبعون فرقة. انظر مبحثاً جيداً بعنوان «فتنة الفرق والأهواء وموقف المسلم منها، في ضوء السنة النبوية الشريفة» لأستاذنا الدكتور همام سعيد، منشور في مجلة «دراسات»: العدد الثالث: المجلد الحادي عشر.

<sup>(</sup>٤) وقد مضى تخريج الحديث المشار إليه في هوامش ص (٤٤-٤٥) فراجعه.

والجماعة، وأعرض عن أصول هذه البدع وفروعها، كان في الفرقة الناجية بفضل الله تعالى.

القسم الثاني: في الأفعال من البدع المحدثة المستقبحة: وهو المراد من هذا الباب وينقسم إلى قسمين:

[قسم إلى ما تعرفه العامة والخاصة أنه بدعة محدثة إما محرمة وإما مكروهة.

وقسم يظنه معظمهم عبادات وقربان وطاعات وسنناً.

فمن القسم الأول: ما قد وقع فيه طائفة من جُهّال العوامِّ النابذين الشريعة الإسلام، التاركين الاقتداء بأئمة الدين / وهو ما يفعله طائفة من المنتهين (۱) إلى الفقر الذي حقيقته الافتقار من الإيمان، من مؤاخاة النسوان الأجانب، والخلوة بهن] (۲) وهذا حرام باتفاق المسلمين، ومستحل هذا كافر، وفاعله على طريق التهاون به، عاص ضال مضل، مارق من الدين، ومفارق لجماعة المسلمين، أبعد الله فاعله، فإن النظر إلى النساء الأجانب، والخلوة بهن، وسماع كلامهن، حرامٌ على كل بالغ ما خلا ذي الرحم المحرم، بالكتاب والسنة، وإجماع الأمة، وهذا ليس موضع استقصاء الدليل عليه، وإنما المراد تبيين الدليل والبدع، والتحذير منها، وليس هذا يخفى على مسلم.

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط وهو خطأ والصواب: «المنتمين».

<sup>(</sup>۲) مابین المعکوفتین من «الباعث»: (ص ۲۲-۲۳).

# فصل [معاشرة الأحداث والنظر إلى الغلمان]

ومن ذلك معاشرة الأحداث، وقد كان السلف يبالغون في الإعراض عن المرد، وصحبة الأحداث أقوى حبائل الشيطان.

قال أبو بكر الرازي قال أبو يوسف<sup>(۱)</sup> بن الحسين: (نظرت في آفات الخلق فعرفت من أين أُتوا، ورأيت آفة الصوفية من صحبة الأحداث، ومعاشرة الأضداد)<sup>(۲)</sup>.

وقال أبو عبدالله الجلاء(٣):

(كنت واقفاً أنظر إلى غلام نصراني، حسن الوجه، كأنما أفرغ في قالب الجمال، فمر بي أبو عبدالله، فقال: إيش وقوفك هنا؟ فقلت: ياعم، ترى هذه الصورة، تعذب في النار، مع ما أعطيت من الحسن والجمال، فضرب بيده بين كتفي، وقال: لتجدن غبّها، ولو بعد حين. قال: فوجدت غبها بعد أربعين سنة، أنسيت القرآن)(٤).

<sup>(</sup>۱) كذا في المخطوط، والصواب: «يوسف» دون «أبو»، كما في «حلية الأولياء»: (٨٤/٤) و«تاريخ بغداد»: (٨٤/٤) و«تاريخ بغداد»: (٣١٨/١٠) و«شذرات الذهب»: (٣١٤/١٤) و«شذرات الذهب»: (٢٠/١١) و«شذرات الذهب»: (٢٠/٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره السُّلمي في «طبقات الصوفية»: (ص ١٩٠) وأَبو نعيم في «حلية الأولياء»: ( ٢٧٦). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٧٦).

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: «حلية الأولياء»: (٢١٤/١٠) و«صفة الصفوة»: (٢/٠٥٢) و«المنتظم»: (١٤٨/٦) و«تاريخ بغداد»: (٢١٣/٥–٢١٥) و«البداية والنهاية»: (١٢٩/١١).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٧٧).

وعن أبي الأديان قال:

(كنت مع أستاذي أبي بكر الدقاق، فمر بي حدث، فنظرت إليه، فرآني أنظر إليه، فقال: لتجدن غب هذه النظرة ولو بعد حين، فبقيت عشرين سنة، وأنا أراعي ذلك، فما أجد ذلك الغب، فنمت ليلة، وأنا مفكر فيما قال لي الأستاذ، فأصبحت وأنا قد أنسيت القرآن)(١).

هذه عقوبة للمتهاونين بذلك في الدنيا، والآخرة أدهى وأمر. وأما أصحاب الحزم والعزم، فبالغوا في الإعراض عنهم، كان سفيان الثوري لا يدع أمرداً يجالسه(٢).

وقال يحيي بن معين: (ما طمع أمرد بصحبتي)<sup>(۴)</sup>.

وكذا الإمام أُحمد، ودخل سفيان الحمام، فدخل عليه غلام حسن الوجه، فقال:

رأخرجوه، أخرجوه، فإني أرى مع كل إمرأة شيطاناً، ومع كل صبى بضعة عشر شيطانا)(٤).

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) وكان يقول: «لو أن رجلاً عبث بغلام بين أصابع رجليه، يريد الشهوة، لكان لواطاً». ذكره ابن الحاج في «المدخل» (١١٤/٣).

وكلام المصنف عند ابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص ٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٧٥).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٧٦).

وقال محمد بن أحمد:

(دخلنا على محمد بن الحسين، وكان يقال عنه: أنه ما رفع رأسه إلى السماء منذ أربعين سنة، ومعنا غلام حسن فجلس بين يديه |7| فقال: قم من حذائي وأجلسه من خلفه) (١) .

واعلم يا أُخي [ان كل من فاته العلم تخبط، فإن حصل له العلم، وفاته العمل، كان أُشد تخبطا، ومن استعمل أُدب الشرع مثل قوله تعالى: ﴿قُلُ لَلْمُؤْمِنِينَ يَغْضُوا مِن أَبْصَارِهُم ﴾(٢) الآية.

فمن غض بصره في البداية، سلم مما يصعب أمره في النهاية، فقد ورد النهي عن مجالسة المردان، وأوصى العلماء بذلك] (٣) فلا يغتر مغتر، فيكون العطف عليه أسرع، والهلاك أقرب من حاجبيه إلى عينيه، وليس هذا موضع استقصاء ما ورد في ذلك من النهي والزجر، ولو استقصينا ما ورد من ذلك، لطال الكلام، وإنما المراد: بيان ما أحدث من البدع والضلال.

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن الجوزي في «تلبيس إبليس»; (ص ۲۷٦) وابن الحاج في «المدخل»: (۱۱۰/۳).

<sup>(</sup>٢) سورة النور: آية رقم (٣٠).

<sup>(</sup>٣) مايين المعكوفتين من «تلبيس إبليس»: (ص ٢٧٤).

#### فصل

#### [ الغناء والرقص والوجد ]

ومن ذلك ما أحدث من السماع والرقص والوجد، وفاعل ذلك ساقط المروءة، مردود الشهادة، عاص لله ولرسوله، وهو محظور.

# [ أدلة تحريم سماع الغناء ]

قال الله عز وجل: ـ

﴿ ومن الناس من يشتري لَهْوَ الحديث ليُضِلُّ عن سبيل الله ﴿ (١) .

قال ابن مسعود:

(واللهو هنا الغناء، وكذلك قال عكرمة ومجاهد والحسن وسعيد بن جبير وقتادة وإبراهيم)(٢).

سورة لقمان: آية رقم (٦).

<sup>(</sup>٢) أسند ابن جرير في «تفسيره»: (٦١/٢١ – ٦٣ ــ ط البابي الحلبي) عن أبي الصهباء البكري أنه سمع ابن مسعود، وهو يسأل عن هذه الآية، فقال عبدالله: الغناء، والله الذي لا إله إلا هو، ويرددها ثلاث مرات.

وأخرج الحديث من طريق أُخرى، وهو صحيح عن ابن مسعود.

ثم أخرج عن ابن عباس قال في الآية: الغياء.

ثم رواه عنه بسند آخر، قال فيه: الغناء وأشباهه.

وبسند ثالث، وقال: الغناء ونحوه.

وأخرجه من طريق مقسم عن ابن عباس قال: الغناء، والاستماع له.

وأخرج بسنده عن جابر قال: هو الغناء، والاستماع له.

ثم روى عن مجاهد من ثمان طرق أنه قال: الغناء.

وفي بعض الطرق: الغناء، وكل لهو.

وقال تعالى: ﴿وأنتم سامِدُونَ﴾ (١) . قال ابن عباس: (هو الغناء) <sup>(١)</sup>.

وفي بعضها، قال: المغني والمغنية بالمال الكثير، والاستماع إليه، وإلى مثله من الباطل. وفي بعضها قال: الغناء، أو الغناء منه، والاستماع إليه.

ثم روى عن عكرمة من أربع طرق أنه قال: لهو الحديث: الغناء.

وقال آخرون: عنى باللهو الطبل.

وذكر القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن»: (١/١٤) عن ابن عطية: «وبهذا فسر ابن مسعود وابن عباس وجابر بن عبدالله ومجاهد» وذكره في

(٥٢/١٤) عن عكرمة وميمون بن مهران ومكحول.

وأخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس بأسانيده عن ابن مسعود وابن عباس ومجاهد وعكرمة، وقال: «وكذلك قال الحسن وسعيد بن جبير وقتادة وإبراهيم النخعي» وانظر: «زاد المسير»: (٣١٥/٦–٣١٦) و «الدر المنثور»: (٥/٥ ٥ ١-١٦١) و «تنزيه الشريعة عن الأغاني الخليعة»: (ص ٨-٩) و «السنن الكبرى» للبيهقي: (٢٢٣/١٠) فقد أسند الآثار السابقة.

قال ابن حجرٍ في «تلخيص الحبير»: (٢٠٠/٤) في أثر ابن مسعود:

«أخرجه ابن أبي شيبة بإسناد صحيح».

وقال في أثر ابن عباس:

«أخرجه الحاكم وصححه البيهقي».

(١) سورة النجم: آية رقم (٦١).

(۲) أخرجه البخاري: الأدب المفرد: (۲/۲۲،۲۱۲) رقم(۷۸٦) و(۱۲۹۰). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۲۳۱–۲۳۲).

وابن جرير: جامع البيان: (٨٢/٢٧).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٢٢٣/١٠).

وابن أبي الدنيا: دم الملاهي: رقم (١٣).

وذكره القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن»: (١٢٣/١٧).

وابن الجوزي في «زاد المسير»: (٨٦/٨) وذكر فيه أربعة أقوال أُخرى.

وكذلك قال مجاهد(١).

يقول أهل اليمن: سَمَّد فلان إذا غَنَّى .

وقال تعالى:

وواستفزز من استطعت منهم بصوتك (٢).

قال مجاهد:

(هو الغناء والمزامير)<sup>(٣)</sup>.

وعن نافع قال:

(كنت مع ابن عمر، في طريق، فسمع زمارة راع، فوضع أصبعيه، في أُذنيه، وعدل عن الطريق، وقال: رأيت رسول الله عليله سمع زمارة راع، فصنع كذلك ياأُخي)(٤).

(١) وكذلك قال عكرمة. انظر: «زاد المسير»: (٨٦/٨) و «الجامع لأحكام القرآن»: (١٢٣/١٧).

وأخرجه عن مجاهد: أبو نعم: حلية الأولياء: (٢٨٦/٣).

(٢) سورة الإسراء: آية رقم (٦٤).

(٣) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٣٢).

والطبري: جامع البيان: (١١٨/١٥-١١٩).

وابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (٣٣).

وذكره القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن»: (۲۹۰/۱۰) وابن الجوزي في «زاد المسير»: (٥٨/٥).

(٤) لم يروه عن رسول الله عَلَيْكُ إلا ابن عمر.

ورواه عن ابن عمر اثنان:

الأول: نافع مولاه، ورواه عنه ثلاثة:

قال الطبراني في «المعجم الصغير»: (٣٠/١ \_ مع الروض الداني):

«لم يرو هذا الحديث عن نافع إلا: مطعم، وميمون بن مهران، وسليمان بن موسى».=

نلت:

أما رواية:

۱ \_ سلیمان بن موسی، ورواه عنه:

سعید بن عبدالعزیز، کا عند:

أحمد: المسند: (٢٤٥/٦) رقم (٤٥٣٥ ـ ط شاكر) و(٧٥/٧) رقم (٤٩٦٥ ـ ط ط شاكر) من طريق الوليد بن مسلم ومخلد بن يزيد الحراني.

وأبي داود: كتاب الأدب: باب كراهية الغناء والزمر: (٢٨١/٤-٢٨٢) رقم (٤٩٢٤) من طريق الوليد بن مسلم.

والبيهقي: السنن الكبرى: كتاب الشهادات: باب ما جاء في ذم الملاهي من المعازف والمزامير ونحوها: (٢٢٢/١٠) من طريق الوليد بن مسلم وأبي مسره، والخلال: الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر: رقم (١٧٦) و«الجامع» كما في «المغنى»

لابن قدامة: (١٧٣/٩) من طريق مروان الطَّاطري.

وابن حبان: حدیث رقم: (۲۰۱۳ \_ مع موراد الظمآن) من طریق الولید بن مسلم وابن أبی الدنیا: ذم الملاهی: (۱/۸۰ : ۱/۸۰). والآجری: تحریم النرد والشطرنج والملاهی: رقم (۱۴).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٣٢) كلهم من طريق الوليد بن مسلم. وقال أبو داود:

«هذا حديث منكر».

وعلق عليه الشيخ محمد محيى الدين عبدالحميد:

«هكذا هو في بعض النسخ، وظاهر أنها تعليقة لأبي على اللؤلؤي: أحد رواه الكتاب عن أبي داود مؤلِّفه، وفي بعض النسخ: قال أبو داود: وهذا حديث منكر، على أن العبارة صادرة عن المؤلف نفسه، والخطب في ذلك سهل انتهى.

قلت:

ذكره المزي في التَّحفة الأشراف،: (٩٨/٦) من قول أبي داود.

وقال الشيخ أبو عبدالرجمن الظاهري في تعليقه على رسالة ابن قدامة «ذم الشبابة»:

(ص ۱/۱):

«وقول ابن رجب: «أن أبا داود رجع عن الحكم» بعيد، لأن كلمه أبي داود هذه=

وردت في رواية تلميذه (اللؤلؤي)، وقد رواها عنه في المحرم / سنة (٢٧٥)هـ، وهي أصح رواية للسنن، وعليها المعول عند المشارقة».

وقال صاحب «عون المعبود»: (۲٦٨/١٣):

«هكذا قال أبو داود (!!) ولا يعلم وجه التكارة، فإن هذا الحديث رواته كلهم ثقات، وليس بمخالف لرواية أوثق منهج وقد قال السيوطي: قال الحافظ شمس الدين بن عبدالهادي:

هذا حديث ضعفه محمد بن ظاهر، وتعلّق على سليمان بن موسى، وقال: تفرد به، وليس كما قال: فسليمان حسن الحديث، وثقّه غير واحد من الأئمة، وتابعه ميمون بن مهران عن نافع، وروايته في «مسند أبي يعلى»، ومطعم بن المقدام الصنعاني عن نافع، وروايته عند الطبراني، فهذان متابعان لسليمان بن موسى». قلت:

سليمان ثقة، أَثنى عليه شيخه عطاء بن أبي رباح، فقال:

«سید شباب أهل الشام، سلیمان بن موسی».

وقال ابن سعد:

«ثقة، أثنى عليه ابن جُرَيْج».

انظر: «تهذيب التهذيب»: (١٩٧/٤) و«الطبقات الكبرى»: (٧/٧٥).

ولهذا قال الخلال في «الأمر بالمعروف»: 'رقم (١٧٣):

«سأل رجل أحمد بن حنبل عن الرجل ينفخ في المزمار، فقال:

أكرهه، ليس به، عن النبي عَلِيلَةً في حديث زُمَّارة الزاعي.

فقلت: أليس هو منكراً؟

فقال: سليمان بن موسى يرويه عن نافع عن ابن عمر.

ثم قال: أكرهه».

(تنبيه): قال الطبراني في «المعجم الصغير»: (٣٠/١ \_ مع الروض الداني): «تفرد به عن سليمان بن موسى سعيد بن عبدالعزيز».

ومنه تعلم وَهْمَ محقق «تحريم النرد والشطرنج والملاهي» عندما ذكر أن مخلد بن يزيد وسعيد بن عبدالعزيز كلاهما رواه عن سليمان بن موسى، والصواب ماتقدم، أعني: أن مخلد بن يزيد وأبا مسهر والوليد بن مسلم ومروان الطاطري رووه عن سعيد بن عبدالعزيز عن سليمان بن موسى.

۲ \_ میمون بن مهران، کما عند:

أبي يعلى: كما في «عون المعبود»: (٢٦٨/١٣).

وأبي داود: كتاب الأدب: باب كراهية الغناء والزمر: (٢٨٢/٤) رقم (٢٩٢٦) ومن طريقه:

البيهقي: كتاب الشهادات: باب ماجاء في ذم الملاهي من المعازف والمزامير ونحوها:

(٢٢٢/١٠) كلهم من طريق أبي المليح: الحسن بن عمر الرّق.

وقال المزي في «تحفة الأشراف»: (٢٤٨/٦) بعد عزوه لأبي داود:

«هذا الحديث في رواية أبي الحسن بن العبد وأبي سعيد بن الأعرابي وأبي بكر بن داسة ولم يذكره أبو القاسم».

٣ \_ المطعم بن المقدام، كما عند:

أبي داود - في غير رواية أبي القاسم، كما في «تحفة الأشراف»: (٢٣٢/٦): - كتاب الأدب: باب كراهية الغناء والزمر: (٢٨٢/٤) رقم: (٤٩٢٥) ومن طريقه: البيهقي: كتاب الشهادات: باب ماجاء في ذم الملاهي من المعازف والمزامير ونحوها: (٢٢٢/١).

وأخرجه الطبراني: المعجم الصغير: (٢٩/١-٣٠) رقم (١١ — مع الروض الداني). والآجري: تحريم النرد والشطرنج والملاهي: رقم (٦٥).

والخلال في «جامعه» كما قال ابن قادمة في «المغني»: (٩/١٧٣). كلهم من طريق خالد الدمشقي.

وقال الطبراني:

«لم يروه عن المطعم إلا خالد، تفر به ابنه محمود».

الثاني: مجاهد، كما عند:

ابن ماجة: كتاب النكاح: باب الغناء والدُف: (٦١٣/١) من طريق ثعلبة بن أبي مالك التميمي عن ليث عن مجاهد به.

و «ثعلبة بن أبي مالك» خطأ، والصواب: «ثعلبة بن سهيل أبي مالك». كما في «تحفة الأشراف»: (٣٤/٦) رقم (٧٤٠٧) والوهم من الفريابي راوي الحديث عنه: كما قال البوصيري في «مصباح الزجاجة»: (٩٠/٢) وقال:

«وهذا اسناد فيه ليث \_ وهو ابن أبي سليم \_ وقد ضعفه الجمهور». قلت:

وجاء في روايته «صوت طبل» بدلاً من «مزمار».

والخلاصة، ماقاله صاحب «عون المعبود»: (۲٦٨/٣):

فإذا كان هذا فعلهم في حق صوت، ليس بمطرب، [لا](١)

«هذا حديث سنده قوي جيد».

وسئل عن هذا الحديث الحافظ محمد بن نصر السلامي، فقال:

إنه حديث صحيح، وكان أبن عمر \_ رضي الله عنه \_ بالغا إذ ذاك، عمره سبع عشرة سنة.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوي»: (٢١٢/٣٠):

«هذا الحديث إن كان ثابتاً، فلا حجة لهم فيه على إباحة الشبابة، بل هو على النهي عنها أولى من وجوه:

أحدها: أن المحرم هو الاستماع لا السماع، فالرجل لو سمع الكفر والكذب والغيبة والغناء والشبابة، من غير قصد منه، كان مجتازاً بطريق، فسمع ذلك، لم يأثم، ذلك باتفاق المسلمين، ولو كان الرجل ماراً، فسمع القرآن، من غير أن يستمع إليه، لم يؤجر على ذلك، وإنما يؤجر على الاستماع الذي يقصد.

فالنبي \_ عَلَيْكُ \_ مع ابن عمر، كان ماراً مجتازاً، لم يكن مستمعاً، وكذلك ابن عمر مع نافع.

الثاني: إنه إنما سد النبي \_ عَلَيْكُ \_ أذنيه، مبالغة في التحفظ، حتى لا يسمع أصلاً. فتبين بذلك: أن الامتناع من أن يسمع ذلك خير من السماع، وإن لم يكن في السماع إثم، ولو كان الصوت مباحاً، لما كان يسد أذنيه عن سماع المباح، بل سد أذنيه، لئلا يسمعه، وإن لم يكن السماع محرماً، دل على أن الامتناع من الاستاع أولى، فيكون على المنع من الاستاع، أدل منه على الإذن فيه.

الثالث: أنه لو قدر أن الاستماع لا يجوز، فلو سد هو ورفيقه آذانهما، لم يعرفا متى ينقطع الصوت، فيترك المتبوع سد أُذنيه.

الواجه الرابع: أنه لم يعلم، أن الرفيق كان بالغاً أو صغيراً، دون البلوغ، والصبيان يُرخص لهم في اللعب، ما لايرخص فيه للبالغ».

وقال أيضاً:

«وتقرير الراعي لا يدل على إباحة، لأنها قضية عين، فلعله سمعه بلا رؤية، أو بعيداً عنه على رأس جبل، أو مكان لا يمكن الوصول إليه، أو لعل الراعي لم يكن مكلفاً، فلم يتعين الإنكار عليه».

(١) مابين المعكوفتين سقط من «المخطوط».

يخرج مستمعه عن حد الإعتدال، فكيف بسماع صوت أهل هذا الزمان ومزمرتهم!!

وقد نهى رسول الله عَلَيْكُ عن شراءِ المغنيات، وعن بيعهن، وقال: ثمنهن حرامٌ (١).

والأحاديث والآثار في ذلك كثيرة، وليس هذا موضع استقصاء ماورد في ذلك.

واعلم \_ وفقك الله لطاعته \_ أن الأشعار التي ينشدها المغنون اليوم يصفون فيها المستحسنات والخمر والقدّ والعين وغير ذلك مما يُحرك الطباع ويُخرجها عن الإعتدال ويثير كامنها من حُب اللهو، وهو حرام.

<sup>(</sup>١) أخرجه من حديث أبي أمامة:

الترمذي: كتاب البيوع: باب ماجاء في كراهية بيع المغنيات: (٧٩/٢) رقم (١٢٨٢).

وابن ماجة: كتاب التجارات: باب ما لايحل بيعه: (٧٣٣/٢) رقم (٢١٦٨). والحميدي: المسند: (٤٠٥/٢) رقم (٩١٠).

وأحمد: المسند: (٥/٢٥٧).

وابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (١١)

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٣٢)٠

والبغوي: معالم التنزيل: (٦/١٥٤).

والطبراني: جامع البيان: (٢١/٢١).

وابن حزم: المحلى: (٦٧/٩).

وقال الترمذي:

<sup>«</sup>حديث أبي أُمامة، إنما نعرفه مثل هذا من هذا الوجه، وقد تَكلَّم بعض أهل العلم في «على بن يزيد» وضعفه، وهو شامي».

قال الطبري رحمه الله:

(أجمع علماء الأمصار على كراهة الغناء، والمنع منه)(١).

وهذا منعهم (٢) منه مع انه كان في زمانهم: منه مايتعلق بالزُهدِيَّات المليْحةِ، فكيف لو رأوا ما أحدثوا في هذا الزمان!! فيه من الزيادات القبيحة، فاحذره ياأخي، واقتد بالسلف الصالح.

فقد قال ابن مسعود رضي الله عنه:

(الغناء يُنبت النفاق في القلب، كما ينبت الماء البقل)(١).

= وقال ابن حجر في «فتح الباري»: (٩١/١١): «سنده ضعيف».

نلت:

وفي الباب عن عمر \_ كما قال الترمذي \_ كما عند: الطبراني: كما في «المجمع» (٩٠/٤) وفيه يزيد بن عبدالمك النوفلي، وهو ضعيف.

وعن على، عند: أبي يعلى: المسند: (١/١ - ٤٠٢٠) رقم (٥٢٧)، وإسناده تالف، فيه على بن يزيد، لين الحديث، والحارث بن نبهان متروك، والحارث الأعور ضعف.

وقال المناوي في تعليقه على الحديث:

«يالها من صفقة في غاية الخسران، حيث باع سماع الخطاب من الرحمن بسمع المعازف والألحان، والجلوس على منابر الله والياقوت، بالجلوس في مجالس الفسوق».

(١) انظر: الجامع لأحكام القرآن: (٦/١٤)،

(٢) كذا في والمخطوط، ولعل الصواب: (ومنعهم هذا ...).

(٣) رُوي مرفوعاً، ولا يصبح، كما قال الإمام النووي في «فتاويه»: (ص ١٢٨). وانظر :

(المغنى، لابن قدامة: (٢/١٢).

و (المقاصد الحسنة): رقم (٢٩٦).

و (تمييز الطيب من الخبيث): (١٠٨).

و «الفوائد المجموعة»: (٢٥٤). و «الدرر المشتهرة»: رقم (٣٠٨)٠ و «كشف الخفاء»: رقم (١٨٠٨). و«أُسنى المطالب»: (٩٥٠). و «التذكرة في الأحاديث المشتهرة»: (٢٠). و «فيض القدير»: (٤١٣/٤). و«الأسرار المرفوعة»: رقم (٣١١). و «ضعیف الجامع»: رقم (۳۹٤٠). و (تلخيص الحبير): (١٩٩/٤). و (إتحاف السادة المتقين): (٦/٥/٦). وأخرجه عن ابن مسعود موقوفاً: على بن الجعد: كما في ﴿إِغَاثِهُ اللَّهُمَانِ»: (٢٤٧/١). البيهقى: السنن الكبرى: (٢٢٣/١٠). وابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (١٢). وقال البيهقي: «والصحيح أنه من قول ابن مسعود». وقال ابن حجر في «تلخيص الحبير»: (١٩٩/٤): «أصح الأسانيد في ذلك أنه من قول إبراهيم». قلت:

أخرجه من قول إبراهيم:

معمر: الجامع: (٤/١١) رقم (١٩٧٣٧ ــ مع مصنف عبدالرزاق). وقال الزبيدي في «اتحاف السادة المتقين»: (٢٥/٦):

#### «قلت:

رواه ابن أبي الدنيا في «ذم الملاهي» عن إبراهيم قال: كانوا يقولون... الخ. فإذاً ليس هو من قول إبراهيم» وصححه ابن القيم في «اغاثة اللهفان»: (٢٤٨/١) موقوفاً على ابن مسعود.

### [ أقوال العلماء ومذاهبهم في الغناء ]

وسأل رجل القاسم بن محمد عن الغناء / فقال: [٧/أ] (أُنهاك عنه، وأُكرِّهُهُ لك. فقال: حرامٌ هو؟ فقال: يا أُخي إذا ميز الله الحق من الباطل في أيهما تَجْعَل الغِنَاء؟)(١).

وكتب عمر بن عبدالعزيز إلى مُؤدب ولده: (ليكن أول مايعتقدون من أدبك بُغض الملاهي، التي بدؤها من الشيطان، وعاقبتها سخط الرحمن، فإنه بلغني عن الثقات من حملة العلم: أن حضور المعازف واستماع الأغاني واللهج بها، يُنبت النفاق في القلب، كما ينبت العشب الماء، ولعمري لتوقي ذلك بترك حضور المواطن [أيسر على ذي الذهن من الثبوت على النفاق](٢) في قلبه)(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (۲۲٤/۱۰). وابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (۱۷). وذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٣٥). وابن القيم في «إغاثة اللهفان»: (٢٤٣/١). (٢) مابين المعكوفتين سقط من المخطوط.

<sup>(</sup>۳) أخرجه بن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (۲۰). وذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٣٥). و«سيرة عمر بن عبدالعزيز»: (ص٢٩٦). وابن القيم في «إغاثة اللهفان»: (٢٥٠/١).

وقال الفضيل بن عياض: (الغناء رُقية الزنا)<sup>(۱)</sup>.

وقال الضحاك: (الغناء مفسدة للقلب، مسخطة للرب)(٢).

وقال يزيد بن الوليد: (يا بني أمية، إياكم والغناء، فإنه يزيد الشهوة، ويهدم المروءة وإنَّه لينوب عن الخمر، ويفعل مايفعل السَّكرة)(٣).

وقال الإمام أحمد رحمه الله: (الغناء يُنبت النفاق في القلب. وسُئل عن استماع القصائد، فقال

(۱) أخرجه بن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (۲۲).
وذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٣٥).
وابن القيم في «إغاثة اللهفان»: (٦٤٥/١).
وقال على القاري في «الأسرار المرفوعة»: (ص ٢٥١):
«قال النووي في «شرح مسلم»: هو من أمثالهم المشهورة. انتهى وعزاه الغزالي للفضيل بن عياض».

(۲) ذكره ابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص ۲۳۰). وابن القيم في «إغاثة اللهفان»: (۲۰۰/۱).

(٣) أخرجه بن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (٢١).وذكره عنه:

ابن القيم في «إغاثة اللهفان»: (٢٤٥/١). وابن كثير في «البداية والنهاية»: (١٦/١٠). وذكره ابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص ٢٣٥). أُكرِّهُهُ، هو بدعةٌ، ولايُجَالسون)(١). وقال: (التغبير<sup>(٢)</sup> بدعة محدثة)<sup>(٣)</sup>.

وقال إسحاق بن عيسى: سألت مالك بن أنس عما يترخص فيه أهل المدينة من الغناء، فقال:

(إنما يفعله عندنا الفُساق)(٤).

وقال الطبري رحمه الله:

(أما مالك فإنه نهى عن الغناء، وعن استماعه. وقال: إذا اشترى الرجل جارية، فوجدها مغنية، كان له ردها بالعيب.

(٢) ذكر أبو منصور الأزهري «المُغَبَّرة» فقال:

قوم يغيرون بذكر الله، بدعاء وتضرع، وقد سموا ما يطربون فيه من الشعر في ذكر الله \_ عز وجل \_ تغبيراً، كأنهم إذا شاهدوها بالألحان، طربوا ورقصوا، فسمّوا «مغبرة» لهذا المعنى.

وقال الزجاج:

سموا مغبرين لتزهيدهم الناس في الفاني من الدنيا، وترغيبهم في الآخرة. قاله ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٣٠).

(٣) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٢٨).
 وعقد الخلال فصلاً في كتابه «الأمر بالمعروف»: (ص ١٠٦) في ذكر التغبير،
 وذكر كراهة ذلك عن أحمد في تسعة آثار: (١٨٢–١٩٠).

(٤) أخرجه الحلال: الأمر بالمعروف: رقم (١٦٥).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٢٩). وذكره القرطبي في «الجامع لاحكام القرآن»: (١٤/٥٥).

وابن القيم في وإغاثة اللهفان،: (٢٣٩/١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الخلال: الأمر بالمعروف: رقم (۱٦٤) و(۱۸۰) و(۱۸۱). وذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۲۲۸). وابن القيم في وإغاثة اللهفان»: (۲۳۹/۱).

وكان أبو حنيفة \_\_ رضي الله عنه \_\_ يُكِرِّه الغناءَ، ويجعل سماع الغناء من الذنوب. وكذلك مذهب سائر أهل الكوفة، مثل: إبراهيم النخعى والشعبي وحماد وسفيان وغيرهم).

قال(۱): (ولا يعرف لهم مخالف في كراهة ذلك والمنع منه). وقال الشافعي رضي الله عنه:

(خَلَّفت بالعراق شيئا أحدثه الزنادقة، يسمى التغبير، ويشغلون به الناس عن القرآن)(۲).

وقال: (۱) (الغناء هو مكروه يشبه الباطل، وقد كان أصحاب الشافعي ينكرون السماع)(٤) .

هذا قول العلماء فيه: وكراهيتهم له مع تجريده عن غيره من المحرمات، من: حضور النساء، والمردان والدفوف والشبابات، وغير ذكل من أنواع المنكرات.

قال الشيخ جمال الدين أبو الفرج بن الجوزي رحمه الله: (وكم [قد] فتنت الأصوات بالغناء، من زاهدٍ وعابد. وقال: وقد ذكرنا جملة من أحبارهم في كتابنا. المسمى: بـ [ذم الهوى])(٥)

<sup>(</sup>١) أي الطبري رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الخلال: الأمر بالمعروف: رقم (۱۹۱) و(۱۹۲).وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۲۳۰).

<sup>(</sup>٣) أي الإمام الشافعي رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٤) نحو هذا الكلام في: «الجامع لأحكام القرآن»: (١٤/٥٥).

و «تلبيس إبليس»: (ص ٢٢٠،٢٢٩).

<sup>(</sup>٥) تلبيس إبليس: ص (٢٣٥).

فمن أراد أن يعرف فتنته وعاقبة أمره فليقف عليه، ولينظر ماتم على غيره.

فينبغي للعاقل أن ينصح نفسه وإخوانه، ويحذرهم مكائد الشيطان، ولولا خوف الإطالة، لاستقصينا ما ورد في ذلك / ولكن العاقل الفطن [٧/ب] الموفق، مَنْ قَبِل نصحَ النَّاصِح بأخصر عِبَارَة عرف الحق واتبعه بأدنى إشارة.



#### فصسل

# [ الشرك باتخاذ أمنة خاصة للتقديس والتبرك ]

ومن البدع أيضاً ما قد عم الإبتلاء به [من] (١) تزيين الشيطان للعامة تَخْلِيق الحِيْطان، والعمد بالزُّعْفرَان المجبول بماء الورد، وإسراج مواضع مخصوصة في كل بلد بمنام، لُبِّسَ عليهم، فيفعلون ذلك، ويظنون أنهم يتقربون بذلك، ثم يتجاوزون في ذلك إلى تعظيم تلك الأماكن في قلوبهم، فيعظمونها، ويرجون الشفاء وقضاء الحوائج بالنذر لها، وتلك الاماكن من بَيْنِ عيون وشجر وحائط وطاقة وعامود، وما أشبه ذلك بذات أنواط، الواردة في الحديث الذي رواه الترمذي وصححه عن أبي واقد الليثى قال:

(خرجنا مع رسول الله عَلَيْتُ إلى حنين، وكانت لقريش شجرة خضراء عظيمة يأتونها كل سنة، فيعلقون عليها أسلحتَهُم ويعكُفُون عندها، ويذبحون لها).

وفي رواية أخرى:

(خرجنا مع رسول الله عَلَيْكُ قِبَل حُنين، ونحن حديثوا عهد بكُفْر، وللمشركين سدرة، يعكفون عليها، ويُنيِطُون (٢) بها أسلحتهم يقال لها: ذات أنواط (٣). فمررنا بسدرة. فقلنا: يارسول الله، إجعل

<sup>(</sup>١) مابين المعكوفتين غير موجود في «الأصل».

<sup>(</sup>٢) أي يُعَلِّقُونَ.

<sup>(</sup>٣) ذا أنواط: شجرة ذات تعاليق، تعلق بها سيوفهم، ويعكفون عليها، كما كان يفعل المشركون. انظر: لسان العرب: (٤٢٠-٤٢٠).

لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط؟ فقال رسول الله عَلَيْكُم: الله أكبر، هذا كما قال قوم موسى لموسى: ﴿ اجعل لنا إلها كما لهم آلهة ﴾ (١) قال: إنكم قوم تجهلون، لتركبن سنن من كان قبلكم (٢). فأنكر النبي عَلَيْكُم مجرد مشابتهم للكفار.

(۲) أخرجه اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (۱۲٤/۱). والحميدي: المسند: (۳۷٥/۲) رقم (۸٤٨).

وأحمد: المستند: (ه/۲۱۸).

والطيالسي: المسند: رقم (١٣٤٦).

وأبو يعلي: المسند: (٣٠/٣) رقم (١٤٤١).

والشافعي: المسند: رقم (٢٣ \_ بدائع المنن).

وابن أبي عاصم: السنة: (٣٧/١) رقم (٧٦).

ومحمد بن نصر: السنة: (ص ١٢،١١).

والطبراني: المعجم الكبير: (٢٤٤،٢٤٤،٢٤٣/٣) رقم (٣٢٩٠) و(٣٢٩١) و(٣٢٩٢) و(٣٢٩٣) و(٣٢٩١).

والترمذي: الجامع: كتاب الفتن: باب ماجاء لَتُرْكَبُنَّ سنن مَن كان قبلكم: (٤٧٥/٤) رقم (٢١٨٠).

ومعمر: الجامع: (٣٦٩/١١) رقم (٢٠٧٦٣).

وابن حبان: الصحيح: (٢٤٨/٨) رقم (٦٦٦٧).

والطبري: جامع البيان: (٣١/٩-٣٢).

والبغوي: معالم التنزيل: (۲/۸۰/۲ ــ بهامش الخازن).

والبيهقي: معرفة السنن والآثار: (١٠٨/١).

والنسائي: السنن الكبرى: كتاب التفسير، كما في «تحفة الأشراف»: (١١٢/١١) بسند صحيح من حديث أبي واقد الليثي.

وقال الترمذي:

«حدیث حسن صحیح».

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: آية رقم (١٣٨).

وقال الإمام أبو بكر الطرطوشي:

(فانظروا رحمكم الله أينما وجدتم سدرة أو شجرة أو عاموداً أو حائطا أو طاقة أو حجرا، يقصدها الناس، ويعظمون من شأنها، ويرجون عندها البرء والشفاء من قبلها، وينوطون بها الخرق، ويوقدون عندها شمعاً أو سراجاً، أو ينذرون لها زيتاً أو غيرها فهي ذات أنواط، فاقطعوها واقلعوها)(١).

وقوله: ينطون أي: يُعَلِّقون .

# [ تخصيص مكان بقصد الدعاء والذكر بدعوى خصيصة فيه ضلال مبين ]

وهذا أمر منكر قبيح [فإن هذا يشبه عبادة الأوثان، وهو ذريعة إليها، أو نوع من عبادة الأوثان، إذ عباد الأوثان كانوا يقصدون البقعة بعينها لتمثال هناك، أو غير تمثال، يرجون الخير بقصدها](٢). [ولم تستحب الشريعة ذلك، فهو من المنكرات، وبعضه أشد من بعض، وسواء قصدها ليصلي عندها، أو ليدعو أو ليقرأ أو ليذكر الله أو ليذبح عندها ذبيحة أو يخصها بنوع من العبادة.

### [ بدع النذور ]

وأقبح من ذلك أن ينذر لتلك البقعة دهناً لتنويرها أو شمعاً. ويقول / : إنها تقبل النذور كما يقوله بعض الضَّاليِّن.. [٨/أ]

<sup>(</sup>١) ونقل كلام أبي بكر الطرطوشي أبو شامة المقدسي في «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ٣٣) للطرطوشي.

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣١٣-٣١٤) مع حذف بعض العبارات.

### [ النذر للقبور وللمجاورين عندها ]

أو ينذر ذلك لقبر، أي قبر كان، فإن هذا نذر معصية، باتفاق العلماء، لايجوز الوفاء به، بل عليه كفارة يمين عند كثير من العلماء، منهم: أحمد وغيره(١).

وكذلك إذا نذر خبزا أو غيره للحيتان التي في عين أو بئر، وكذلك إذا نذر مالاً: دراهم أو ذهباً أو غنما أو بقرا أو جملا أو معزا للمجاورين عند القبور، أو عند هذه الأماكن المَنْذُورِ لها، ويسمون «السدنة»، فهذا أيضا نذر معصية، وفيه شُبهة من النَّذَرُ لسدنة الأصنام.

### [قبور وهمية]

فمن هذه الأماكن ما يظن أنه قبر نبي أو رجل صالح، أو يظن أنه مقام. وليس كذلك، فمن ذلك، عدة أماكن بدمشق، مثل:

انظر:

المغنى على مختصر الخرقي: (٥/١٠).

والإنصاف: (١٢٢/١١).

ومنار السبيل: (٤٤٩/٢).

وغاية المنتهى: (٤١٣/٣).

والمجموع: (٣٦٩/٨).

وأوجز المسالك: (٩/٥-٦).

<sup>(</sup>۱) روي هذا عن عبدالله بن مسعود وابن عباس وجابر بن عبدالله وعمران بن حصين وسمرة بن جندب، رضي الله عنهم.

وبه قال سفيان الثوري رجمه الله تعالى.

وهذا هو الصحيح من مذهب أحمد رحمه الله تعالى، ونقل هذا عن الربيع. واختاره أبو بكر البيهقي.

مايزعمون عن قبر أبي بن كعب، خارج باب الشّرقي، ولا خلاف بين أهل العلم أن أبي بن كعب، إنما توفي بالمدينة. ولم يمت بدمشق، والله أعلم قبر من هو<sup>(۱)</sup>؟ وكذلك مكان بالحائط القبلي بالجامع، يقولون: إنه قبر هودٍ عليه السلام، ولم يذكر أحد من أهل العلم أن هودا عليه السلام مات بدمشق، بل قيل: إنه مات باليمن، وقيل: بمكة<sup>(۲)</sup>]<sup>(۳)</sup>. وكذلك قبر بباب جيرون، يُقال: إنه قبر بعض أهل البيت، وليس بصحيح، بل هذا باب قديم، قيل: بناه سليمان عليه السلام، وقيل: ذو القرنين، وقيل: غير ذلك. (٤) وإنمًا ذكر عليه السلام، وقيل: ذو القرنين، وقيل: غير ذلك. (١) وإنمًا ذكر

(١) ذكر السويدي في «الإشارات إلى أماكن الزيارات»: (ص ٨٧) أن قبر أبي بن كعب في مقبرة باب شرقي دمشق.

قلت:

وذكر الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٥/٥) في ترجمة طاووس، ما نصه: «ومن زعم أن قبر طاووس ببعلبك، فهو لا يدري ما يقول، بل ذاك شخص اسمه طاووس إن صحَّ، كما أن قبر أبي بشرقي دمشق، وليس بأبي بن كعب البتة».

«اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣١٦).

(٢) ذكر السويدي في «الإشارات إلى أماكن الزيارات»: (ص ١٨) عن عثمان بن أبي العاتكة قال: «قبلة مسجد دمشق قبر هود عليه الصلاة والسلام».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:

«فأما الشام فلا هي داره \_ أي هود عليه الصلاة والسلام \_ ولا مهاجره، فموته بها \_ والحال هذه \_ في غاية بها \_ والحال هذه \_ مع أن أهل العلم لم يذكروه بل ذكروا خلافه \_ في غاية البعد» انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣١٦).

(٣) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم» لشيخ الإسلام ابن تيمية: (ص ٣١٤-٣١٦ بتصرّف.

(٤) ذكر هذه الأقوال أبو شامة في «الباعث»: (ص ٢٤) وقال: «ما يؤذن بالتقدم على ما نقلناه في كتاب «تاريخ مدينة دمشق» حرسها الله تعالى». لهم بعض من لا يوثق به في شهور سنة ست وثلاثين وستمائة، أنه رأى مناماً يقتضى أن ذلك المكان دفن فيه بعض أهل البيت.

قال الشيخ شهاب الدين أبو محمد عبدالرحمن عُرِف: بأبي شامة الشافعي رحمه الله:

(وقد أخبرني عنه (۱) ثقة، أنه اعترف أنه افتعل ذلك، فقطعوا طريق المارة وجعلوا الباب بكماله مسجداً مغصوباً، وقد كان الطريق يضيق بسالكيه فضاعف الله نكال من تسبب بذلك في بنائه، وأجزل ثواب من أعان على هدمه اتباعا لسنة رسول الله عليه في هدم مسجد الضرار المرصد لأعدائه من الكفار، فلم ينظر الشرع إلى كونه مسجدا، وهدمه، لما قصد به من السوء والردى)(۲).

وكذلك مسجد خارج باب الجابية، يقال له: مسجد أويس القرني، ولم يذكر أحد أن أويساً مات بدمشق<sup>(٣)</sup>. ومن ذلك قبر

«وقيل: إنه توفى بصفين، وقيل: إنه خرج غازياً راجلاً إلى ثغر إرمينية فأصابه البطن، فالتجأ إلى أهل خيمة، فتوفى هناك».

وقال ابن بدران في «تهذيب تاريخ دمشق»: (۱۷۷/۳):

«قلت: ولعل الأصح أنه قتل بصفين».

وقال ابن خليفة في «الطبقات»: (ص ١٤٦):

«فقد بصفين».

وأسند أبو نعيم في «الحلية»: (٨٣/٢) قصة وفاته في أذربيجان.

وانظر :

«سير أعلام النبلاء»: (٢٥/٤).

و «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣١٦).

<sup>(</sup>١) أي عمن رأى المنام الذي يقتضى أن ذلك المكان دُفن فيه بعض أهل البيت.

<sup>(</sup>٢) الباعث على إنكار البدع والحوداث: (ص ٢٤-٢٥).

<sup>(</sup>٣) ذكر الحافظ ابن عساكر قولاً \_ صَدَّره به «قيل» \_ أنه مات بدمشق. انظر: «تاريخ دمشق»: (١٩٧/٣) وذكر أقوالاً أُخرى. فقال:

يهاب الصغير، يقال: إنه قبر أم سلمة زوج النبي عليه ولا خلاف أن أم سلمة رضي الله عنها ماتت بالمدينة (۱). ومن ذلك مشهد بقاهرة مصر، يقال: إن فيه رأس الحسين رضي الله عنه، وأصله أنه كان بعسقلان مشهد، يقال: إن فيه رأس الحسين / رضي الله عنه، [٨/ب] فحمل من هناك إلى مصر، وهو باطل باتفاق العلماء، لم يقل أحد منهم أن رأس الحسين كان بعسقلان، بل فيه أقوال، ليس هذا مكائها (۲). وكذلك مقابر كثيرة لأسماء رجال معروفين، قد علم أنها ليست بمقابرهم. فهذه المواضع ليس فيها فضيلة أصلا، ومن ذلك مواضع يقال: إن فيها أثر النبي علي الله عنه أو غيره، كما يقوله الجهلة ذلك مواضع يقال: إن فيها أثر النبي علي الله عنه المواضع يقال البه المجهلة

و (تسمية أزواج النبي عَلِيْكُ اللهِ عبيدة: (ص ٢٧).

و «طبقات ابن سعد»: (۹٦/۸).

و «سير أعلام النبلاء»: (۲۰۹/۲).

(٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في أواخر كتابه «تفسير سورة الإخلاص»: (ص ١٢٠ ــ الطبعة الأولى):

«... وذلك كالمشهد الذي بني بالقاهرة على رأس الحسين، هو كذب باتفاق أهل العلم، ورأس الحسين لم يحمل إلى هناك أصلاً، وأصله في عسقلان، وقد قيل: انه رأس راهب، ورأس الحسين لم يكن بعسقلان، وإنما أحدث هذا في أواخر دولة الملاحدة بنى عبيد».

وانظر:

«سير أعلام النبلاء»: (٣٠٨/٣).

و (تهذیب تاریخ دمشق): (۳۳۹/٤).

و«الكامل في التاريخ»: «٣٦/٤».

<sup>(</sup>۱) دفنت أم سلمة رضي الله عنها بالبقيع، ذكر ذلك جلَّ من ترجم لها. انظر \_\_ مثلاً \_\_: (المنتخب من كتاب أزواج النبي عَلِيْكُ (ص ٤٢). و (الأربعين في مناقب أمهات المؤمنين»: (ص ٤٢).

في الصخرة التي ببيت المقدس. أن فيها أثرا من وطيء النبي عَلَيْ الله الله الله الله الله عليه الله الله عليه وسلم، وهذا باطل. لا أصل له، فيه أثر قدم موسى صلى الله عليه وسلم، وهذا باطل. لا أصل له، ولم يقدم موسى صلى الله عليه وسلم دمشق، ولا ماحولها. وكذلك مساجد تضاف إلى بعض الأنبياء والصالحين بناء على أنه رؤى في المنام هناك)(٢)

# [ إذا رؤي النبي أو الرجل الصالح في المنام في بقعة ] :

[ورُؤية النبي عَلَيْكُ أو الرجل الصالح في المنام ببقعة، لا توجب لها فضيلة، تقصد البقعة لأجلها، وتُتَّخذ مصلى مكروه، وإنما يَفْعل ذلك وأمثاله أهل الكتاب. وهذه الأمكنة كثيرة موجودة في أكثر البلاد، فهذه البقاع لا يعتقد لها خصيصة، كائنة ماكانت. فإن تعظيم مكان لم يعظمه الشرع شر مكان، وهذه الأماكن الباطلة إنما وُضِعت

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم في «المنار المنيف»: (ص ٨٧):

<sup>«</sup>وكل حديث في الصخرة فهو كذب مفترى، والقَدَمُ الذي فيها كذبٌ موضوع، مما عملته أيدي المزورين ـــ أي الذين يقومون بإطلاع الزائرين على الأماكن الأثرية ـــ الذين يروجون لها ليكثر سواد الزائرين، انتهى.

ثم قال رحمه الله تعالى:

<sup>«</sup>وأرفعُ شيء في الصخرة: أنها كانت قبلة اليهود، وهي في المكان: كيوم السبت في الزمان. أبدل الله بها هذه الأمة المحمدية الكعبة البيت الحرام».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في فتواه في زيارة بيت المقدس: «وأما ما يذكره بعض الجهال فيها ــ أي في الصخرة ــ من أن هناك أثر قدم النبي عَلَيْكُ وأثر عمامته، وغير ذلك، فكله كَذِبٌ».

وانظر: «أصلاح المساجد من البدع والعوائد»: (ص ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣١٦-٣١٨) بتصرف يسير.

مضاهاة لبيوت الله وتعظيما لما لم يعظمه الله، وعكوفا على أشياء لم تنفع ولم تضر، وصد للخلق عن سبيل الله، وهي: عبادته وحده، لا شريك له، بما شرعه على لسان رسوله عليه ، واتخاذها عيداً هو الإجتماع عندها، واعتياد قصدها، فإن العيد من المعاودة](١).

### [سدنه المشاهد هم الذين يروجونها بالحكايات المكذوبة]

[وقد يحكى عندها من الحكايات التي فيها تأثير، مثل: أن رجلا دعا عندها فاستجيب له، أو نذر لها فقضيت حاجته، أو نحو ذلك. وبمثل هذه الأمور كانت تُعبد الأصنام. وبمثل هذه الشُبُهَات حدث الشرك في الأرض.

وقد صح عن النبي عَلَيْكُ:

أنه نهى عن النَّذر، وقال: «إنه لا يأتي بخير، وإنَّمَا يُستَخُرَجُ به من البَخِيل»(٢).

<sup>(</sup>١) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقم»: (ص ٣١٩،٣١٨) مع حذف لبعض العبارات.

<sup>(</sup>۲) أخرجه من حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنهما: البخاري: كتاب القدر: باب إلقاء العبد النذّر إلى القدر: (۲۱۹۹۱) رقم (۲۲۰۸).

وكتاب الأيمان والنذور: باب الوفاء بالنذّر: (١١/٥٧٥) رقم (٦٦٩٢) و(٣٣٩٣) \_ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب النذر: باب النهي عن النذر، وأنه لا يردّ شيئاً: (٣/ ١٢٦٠ - ١٢٦٠) رقم (١٢٦٩).

وأبو داود: كتاب الأيمان والنذور: باب النهّي عن النِدّر: (٣/٣١-٢٣٢) رقم (٣٢٨٧).

فإذا كان نذر الطاعات المعلقة بشرط، لا فائدة فيه، ولا يأت بخير، فما الظن بالنذر لما لا يضر ولا ينفع!!](١).

#### [ الدعاء عند القبور ]:

[وأما إجابة الدُّعَاء هناك، فقد يكون سببه اضطرار الداعي، وقد يكون سببه أمراً قضاه الله عز يكون سببه أمراً قضاه الله عز وجل لا لأجل دعائه. وقد يكون له أسباب أُخرى، وإن كانت فِتْنَة في حَقِّ الداعي.

وقد كان الكفار يدعون، فيُستجاب لهم، فيُسقُون، ويُنْصَرون، ويُغافَون، مع دعائهم عند أوثانهم، وتوسلهم بها. وقد قال تعالى: ﴿كلا وَيُعَافُون، مع دعائهم عند أوثانهم، وتوسلهم بها. وقد قال تعالى: ﴿كلا وَاللهُمُ مَنْ عَطَاء ربك وما كان عطاء ربك محظُوراً ﴿٢) وأسباب المَقْدُورات فيها أُمور يطول تِعْدَادها، وإنما على الخلق إتباع ما بعث الله به المرسلين، والعلم بأن فيه خير الدنيا والآخرة](٣).

والنسائي: المجتبى: كتاب الأيمان والنُذور: النهي عن النذّر: (١٥/٧-١٦،١٦). والدارمي: كتاب النذور والأيمان: باب النهي عن النذّر: (١٨٥/٢).

وابن ماجة: كتاب الكفّارات: بآب النهي عن النذر: (٦٨٦/١) رقم(٢١٢٢). وأحمد: المسند: (٦١/٢).

والبيهقي: السنن الكبري: (۲۷/۱۰).

وفي الباب عن أبي هريرة، عند: البخاري: رقم (٦٦٩٤) ومسلم: رقم (١٦٤٠) والترمذي: رقم (١٥٣٨) وابن الحارد: رقم (٩٣٢) وأحمد: (٢٣٥/٢،٢٣٥/٢، ٤٦٣،٤١٢،٣٧٣،٣١٤) وغيرهم.

<sup>(</sup>١) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: آية رقم (٢٠).

<sup>(</sup>٣) ما بين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص٣١-٣٢).

### [ الأمكنة التي لها خصيصة، ولكن لا تقتضي اتخاذها عيداً ]

آومن هذه الأمكنة: ما له خصيصة، لكن لا تقتضي اتخاذها عيداً. ولا الصلاة عندها ونحوها من العبادات، كالدعاء عندها فمن هذه الأمكنة قبور الأنبياء والصالحين.

وقد جاء عن رسول الله عَلَيْكُ أنه قال:

«لا تجعلوا بيوتكم قُبُوراً، ولا تَجْعلوا قَبْريِ عِيْداً، وصلُّوا عليَّ، فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم»(١)](١).

### [ الدعاء عند قبر النبي عليه [

[وعن على بن الحسين بن على بن أبي طالب رضي الله عنهم: أنه رأى رجلاً يجيء إلى فُرْجَةٍ كانت عند قبر النبي عَلَيْكُ فيدخل فيها: ويدعو، فقال: ألا أحدثك حديثا عن أبي عن جدي عن النبي عَلَيْكُ أَنه قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد: المسند: (٣٦٧/٢).

وأبو داود: كتاب المناسك: باب زيارة القبور: (٢١٨/٢) رقم (٢٠٤٢). والبيهقي: حياة الأنبياء: (ص ١٧).

وابن فيل في «حزبه» كما في «القول البديع»: (ص ١٦٠).

قال ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٢١):

<sup>«</sup>وهذا اسناده حسن. فإن رواته كلهم ثقات مشاهير».

وصححه النووي في «الأذكار»: (ص٩٣) و «المجموع»: (٢٧٥/٨). وحسنه الحافظ ابن حجر، كما في «الفتوحات الربانية»: (١١٣/٣). وحسنه الألباني في «تحذير الساجد»: (ص١٤٢).

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٢١).

«لا تتخذوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا عليّ، فإن صلاتكم عليّ تبلغني حيث كنتم»(١).

أخرجه الحافظ أبو عبدالله محمد بن عبدالواحد المقدسي، فيما اختاره من الأحاديث الجياد الزائدة على الصحيحين، وشرطه فيه أحسن من شرط الحاكم في صحيحه.

«لا تُتَّخذوا بيتي عيداً ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا عليَّ حيث ماكنتم، فإنَّ صلاتكم تبلغني»(٢).

والبخاري: التاريخ الكبير: (١٨٦/٢).

والقاضى: فصل الصلاة على النبي عَلِيْكِ: رقم (٢٠).

والضياء: المختارة (١٥٤/١) مخطوط.

والخطيب: موضح أوهام ألجمع والتفريق: (٥٣/٢).

وعبدالرزاق: المصنف: (٧٧/٣) رقم (٦٧٢٦).

وابن خزيمة: حديث على بن حجر: (٤/رقم ٤٨) مخطوط.

وابن عساكر: تاريخ دمشق: (١/٢١٧/٤) مخطوط.

والرافعي: التدوين في أخبار قزوين: (٩٤/٤).

وقال السخاوي في «القول البديع»: (ص ١٦١):

«حديث حسن».

قلت: لشواهده الكثيرة، أي حديث حسن لغيره، لا لذاته.

(٢) وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف»: (٣٤٥/٤).

وهو مرسل، إلا أنّ له شاهداً مرفوعاً، وقد تقدّم من حديث أبي هريرة وعليّ رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة: المصنف: (۳۲۰/۳) ومن طريقه: أبو يعلي: المسند: (۳۲۱/۳–۳۲۲) رقم (٤٦٩).

وروى أيضاً عن سهيل بن أبي سهيل قال:

رآني الحسين بن الحسن بن علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنهم \_ عند القبر فنادني \_ وهو في بيت فاطمة يتعشى \_ فقال: هلّم إلى العَشَاء. فقلت: لا أريده. فقال: مالي رأيتك عند القبر؟. فقلت: سلمت على النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ فقال: «إذا دخلت المسجد فسلم، ثم قال: إن رسول الله عليه قال:

«لا تتخذوا قبري عيدا، ولا تتخذوا بيوتكم مقابر، لعن الله اليهود، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، وصلوا علي فإن صلاتكم تبلغني حيث ماكنتم، ما أنتم ومن بالأندلس إلا سواء»(١).

وَجْهُ الدلالة: أن قبر رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ أفضل قبر على وجه الأرض. وقد نهى صلى الله عليه وسلم عن اتخاذه عيداً، من المعاودة إليه، فقبر غيره أولى بالنهي كائنا من كان. ثم إنه قرن ذلك بقوله: «ولا تتخذوا بيوتكم قبورا» أي: لا تعطلوها من الصلاة فيها، والدعاء والقراءة، فتكون بمنزلة القبور. فأمر بتحري العبادة فيها(٢)، ونهى عن تحريها عند القبور، عكس مايفعله المشركون من النصارى ومن / تشبه بهم عن أنه صلى الله عليه [٩/ب] وسلم اعقب النهي عن اتخاذها عيداً، بقوله: «وصلوا علي فإن صلاتكم تبلغني حيث ماكنتم» يشير بذلك صلى الله عليه وسلم إلى

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة: المصنف: (۳٤٥/٤). وسعيد بن منصور: السنن: كما في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٢٣-٣٢٣). والقاضي: فضل الصلاة على النبي عَلِيْكَةً: رقم (٣٠).

والحديث مرسل، إلا أنه حسن لشواهده.

<sup>(</sup>٢) أي في البيوت.

أن ماينالني منكم من الصلاة والسلام يحصل مع قربكم من قبري، وبعدكم منه، فلا حاجة بكم إلى اتخاذه عيداً. ثم إن أفضل التابعين من أهل بيته: علي بن الحسين، نهى ذلك الرجل أن يتحرى الدعاء عند قبره صلى الله عليه وسلم، وبيَّن أنَّ قصده للدعاء ونحوه، وقَصَدَ إتِّخَاذَهُ عيداً، وكذلك ابن عمه: حسين بن حسن، شيخ أهل بيته، كره أن يقصد قبر الرجل للسلام عليه ونحوه، ورأى أن ذلك من اتخاذه عيداً. فانظر هذه السُّنَّة، كيف مَخرَجُهَا من أهل بيته، الَّذين لهم من رسول الله علي قرب النسب، وقرب الدار، لأنهم إلى ذلك أحوج من غيرهم، فكانوا لها أَضْبطاً (١)

### [ ما يقول إذا زار القبر ] :

آ والذي يُسْتَحَبُّ للرجل الزائر للقبور: أن يَتَذكر بزيارته الآخرة، وأن يُسَلِّم عليهم، ويدعو لهم بالمأثور من الدعاء الذي كان يعلم النبي عَلِيلِهُ أصحابه إذا زاروا القبور، أن يقول قائلهم (السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، نسأل الله لنا ولكن العافية، أنتم لنا سكفٌ ونحن بالأثر)(٢).

<sup>(</sup>١) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقم»: (ص ٣٢٢-٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الجنائز: باب مايقال عند دخول القبور والدُّعاء لأهلها: (٢/ ٦٧١) رقم (٩٧٥) من حديث بريدة بن الحصيب رضي الله عنه. ولايوجد فيه: «أنتم لنا سلف، ونحن بالأثر».

وأخرجه مع هذه الزيادة من حديث ابن عباس:

الترمذي: رقم (١٠٥٣).

والطبراني: المعجم الكبير: رقم (١٢٦١٣) وسنده ضعيف.

وإن قرأ شيئا من القرآن، وأهداه إليهم فهو حَسَن (١). [وماسوى ذلك من المحدثات، كالصلاة عندها، واتخاذها مساجد، وبناء المساجد عليها، فقد تواترت النصوص عن النبي عليها بالنهي عن ذلك، والتغليظ على فاعله] (٢).

### [ حكم بناء المساجد التي على القبور ] :

فأما بناء المساجد عليها، وإشعال القناديل أو الشمع أو السرج عندها فقد لُعِنَ فاعله، كما جاء عن النبي عَلَيْكُم قال:

«لعن الله زائرات القبور، والمتخذين عليها المساجد والسرج» (٣).

<sup>(</sup>۱) قال العز بن عبدالسلام في الفتاوى: (ص ۹۷): (لا يجوز إهداء شيء من القرآن والعبادات، إذ ليس لنا أن نتصرف في ثواب الأعمال بالهبات، كما نتصرف في الأموال بالتبرعات».

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقم»: (ص ٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: كتاب الجنائز: باب في زيارة النّساء القبور: (٢١٨/٣) رقم (٣٢٣٦).

والترمذي: كتاب الصلاة: باب ماجاء في كراهية أن يَتَّخذ على القبر مسجداً: (٣٢٠) رقم (٣٢٠).

والنسائي: كتاب الجنائز: باب التغليظ في اتخاذ السرج على القبور: (٩٤/٤). وابن ماجة: كتاب الجنائز: باب ماجاء في النهي عن زيارة النّساء القبور: (٢/١٠) رقم (١٥٧٥ ـــ مختصراً).

وابن أبي شيبة: المصنف: (٣٤٤/٣).

وأحمد: المسند: (۳۳۷،۳۲٤،۲۸۷،۲۲۹/۱).

والطيالسي: المسند: رقم (٢٧٣٣).

وابن حبان: الصحيح: (٧٢/٥) رقم (٣١٦٩) و (٣١٧٠) \_ مع الإحسان. =

حديث حسن، وقد تقدم (!!).

[وصرح عامة علماء الطوائف بالنهي عن ذلك. متابعة للأحاديث الواردة في النهي عن ذلك، ولاريب في القطع بتحريمه، لما ثبت في (صحيح مسلم):

عن جندب بن عبدالله البجلي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عَلَيْكُ قبل أن يموت بخمس يقول: «إني أبرأ إلى الله منكم أن يكون لي خليل، فإن الله قد اتخذني

> = والطبراني: المعجم الكبير: (١٤٨/١٢) رقيم (١٢٧٢٥). والحاكم: المستدرك: (٣٧٤/١).

> > والبيهقي: السنن الكبرى: (٧٨/٤).

والخطيب: تاريخ بغداد: (۲۰/۸–۷۱).

والبغوي: شرح السنة: (۲/۲ ۲ - ٤١٧).

أخرجوه من طريق أبي صالح عن ابن عباس.

واختلف في اسم أبي صالح على قولين:

الاول: إنه ميزان البصري: ليس بصاحب الكلبي.

قال ابن حبان:

«أبو صالح هذا اسمه ميزان بصري ثقة، وليس بصاحب محمد بن السائب الكلبي، ذاك اسمه باذام».

وأقر ابنَ حبان ابنُ القيم في «تهذيب سنن أبي داود»: (٣٤٧/٤).

الثاني: إنه باذام مولى أم هانيء.

جزم بذلك الحاكم وعبدالحق في «الأحكام» وابن القطان وابن عساكر والمنذري وابن دحية وغيرهم، قاله ابن حجر في «التهذيب»: (٣٤٤/١٠).

وجزم المزي في «تحفة الأشراف»: (٣٦٨/٤) به.

ويؤيده انه وقع تصريح من طريق على بن مسلم الطوسي عن الطيالسي عن شعبة عن محمد بن جحادة قال: سمعت أبا صالح ــ مولى أم هانيء ــ فذكره.

خليلاً، كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذاً خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد. ألا فلا تتخذوا القبور مساجد. فإني أنهاكم عن ذلك»(١). وفي الصحيحين، عن عائشة وابن عباس رضي الله عنهم قالا: «لما نزل برسول الله على على وجهه، فإذا [١٠/أ]

و «تحفة الأشراف»: (٣٦٨/٤).

ويشوش عليه أن أبا منصور الحسن بن السكين البلدي رواه عن يعلى بن عباد البصري عن شعبة والحسن بن أبي جعفر والحسن بن دينار وأبي الربيع السمّان ومحمد بن طلحة بن مصرف عن محمد بن جحادة عن أبي صالح السمّان عن ابن عباس.

قال ابن حجر في «النكت الظّراف»: (٣٦٨/٤):

«وكذا رواه وكيع عن شعبة، رويناه في «خبر هلال» ».

وهذا قول ثالث.

وعلى القول الأول والأخير، الحديث حسن. وإن كان أبو صالح مولى أم هانيء، فالإسناد ضعيف، إذ قال فيه الحافظ ابن حجر في «تلخيص الحبير»: (١٣٧/٢): «والجمهور على أن أبا صالح هو مولى أم هاني وهو ضعيف».

و انظر :

«البدر المنير»: (٢/٢٤١/٤) مخطوط.

و«تحفة المحتاج»: (٣١/٢-٣٦) رقم (٨٨٩).

و «سلسلة الأحاديث الضعيفة»: (٢٥٨/١).

و «إرواء الغليل»: (٢١٢/٣).

و «جزء في زيارة النساء للقبور»: (ص ١٣-١٧) للشيخ بكر أبي زيد.

(۱) أخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة: باب النهي عن بناء المساجد على القبور: (۳۷۷/۳–۳۷۸) رقم (۵۳۲).

والنسائي: السنن الكبرى: كتاب التفسير: كما في «تحفة الأشراف»: (٤٤٢-٤٤٢).

<sup>= «</sup>التهذيب»: (۱۰/۲۶۶).

اغتم بها كشفها، فقال \_ وهو كذلك \_ : لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد. يُحذر مما صنعوا»(١).

وفي الصحيحين، أيضا عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله عليسة قال: «قاتل الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة: باب منه: (۳۲/۱) رقم (٤٣٦،٤٣٥). وكتاب الجنائز: باب ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور: (٢٠٠/٣) رقم (١٣٣٠) وباب ماجاء في قبر النبي عَلَيْكِة: (٣/٥٥/٣) رقم (١٣٩٠). وكتاب أحاديث الأنبياء: باب ما ذُكر عن بني إسرائيل: (٢٥٤/٣٤) رقم (٤٩٤/٣).

و كتاب المغازي: باب مرض النبي عَلِيْكُ ووفاته: (١٤٠/٨) رقم (٤٤٤١، ٤٤٤٠). ٤٤٤٤،٤٤٤٣).

وكتاب اللباس: باب الأُكسية والحمائص: (٢٧٧/١٠) رقم (٥٨١٦،٥٨١٥) – مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة: باب النهي عن بناء المساجد على القبور: (٣٧٧/١) رقم (٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة: باب منه: (٥٣٢/١) رقم (٤٣٧). ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة: باب النهي عن بناء المساجد على القبور: (٣٧٦/١) رقم (٥٣٠).

وأحد: المسند: (۲/٤٨٥،٢٨٤/٢).

والنسائي: المجتبى: (٩٥/٤).

وأبو داود: السنن الكبرى: (٨٠/٤).

وأبؤ يعلى: المسند: (٢٢١/١٠) رقم (٥٨٤٤).

وقالت عائشة رضي الله عنها: قال رسول الله عَلِيْكِ في مرضه الذي مات فيه:

«لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» قالت: ولولا ذلك لأبرز قبره، غير أنه خُشي<sup>(۱)</sup> أن يُتخذ مسجداً». متفق عليه (۲).

وروى الإمام أحمد عن ابن مسعود ــ رضي الله عنه ــ: أن النبي عَلِيْتُهِ قال:

«إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء، والذين يتخذون القبور مساجد»(٣).

ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة: باب النهي عن بناء المساجد على القيور: (٣٧٦/١) رقم (٥٢٩).

(٣) أخرجه:

أحمد: المسند: (١/٥٣٥).

وابن أبي شيبة: المصنف: (٣٤٥/٣).

وابن خزيمة: الصحيح: (٦/٢–٧) رقم (٧٨٩).

وابن حبان: الصحيح: رقم (٣٤٠) و(٣٤١) ... موارد الظمآن.

وأبو نعيم: ذكر أحبار أصبهان: (١٤٢/١).

والطبراني: المعجم الكبير: (٢٣٢/١٠) رقم (١٠٤١٣).

وأبو يعلى: المسند: (٢٥٧/١) مخطوطً .

وابن أبي خيثمة: كما في «فتح الباري»: (١٩/١٣).

قال شيخ الإسلام في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٣٠):

<sup>(</sup>۱) قال النووي في «شرح مسلم»: (۱۲/٥): «ضبطناه «تُحشى» بضم الخاء وفتحها، وهما صحيحان».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب المغازي: باب مرض النبي عَلِيْتُ ووفاته: (١٤٠/٨) رقم (٤٤٤١) ــ مع فتح الباري.

وعن ابن مسعود(١) رضي الله عنه قال: (لعن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج).

رواه الإمام أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي (٢). وفي الباب أحاديث كثيرة وآثارٌ .

# [ المساجد المبنية على القبور يجب هدمها ولا تجوز الصلاة فيها ]

فهذه المساجد المبينة على القبور تتعين إزالتها، هذا مما لا خلاف فيه بين العلماء المعروفين، وتُكَّرَه الصلاة فيها من غير خلاف.

ولا تصح عن الإمام أحمد في ظاهر مذهبه، لأجل النهي واللعن الوارد في ذلك]<sup>(٣)</sup>

# [ لا يحل اسراج القبور ولا النذر لسرجها ]:

كذلك ايقاد المصابيح، كالسُّرج والشَّمْع والقناديل في هذه المشاهد والترب، لايجوز بلا خلاف، للنهي الوارد في ذلك. وفاعله

<sup>«</sup>اسناده جید».

وقال الهيثمي في «المجمع»: (۲۷/۲):

<sup>«</sup>اسناده حسن».

واخرج البخاري تعليقاً الشطر الأول منه: (١٤/١٣) رقم (٧٠٦٧) ــ مع الفتح ووصله مسلم: (۲۲۶۸/٤).

<sup>(</sup>١) كذا في المخطوط، وهو خطأ، والصواب: ابن عباس.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه (ص۱۲۹).

<sup>(</sup>٣) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (٣٢٩–٣٣٠).

ملعون على لسان رسول الله عَلَيْكُ حيث قال:

«لعن الله زائرات القبؤر والمتخذين عليها المساجد والسرج»(١) ولايجوز الوفاء بما نذر لها من زيت وشمع وغير ذلك.

بل موجبه موجب نذر المعصية (٢). وكذلك الصلاة عندها مكروهة، وإن لم يُبْنَ عليها مسجد، فإن كل موضع يُصلَّى فيه فهو مسجد، وإن لم يكن هناك بِنَاء، والنبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ قد نهى عن ذلك بقوله:

«ولا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها»(٣). وقال: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم، ولا تتخذوها قبوراً»(٤).

كما أن القبور لا يُصلى فيها، فلا تجعلوا بيوتكم كذلك. ولاتصح الصلاة بين القبور في مذهب الإمام أحمد، وتُكْره عند غيره.

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه (ص١٢٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: كتاب الجنائز: باب النهي عن الجلوس على القبر والصلاة عليه: (٣/٨٢) رقم (٩٧٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: كتاب الصلاة: باب كراهية الصلاة في المقابر: (٢/٣) رقم (٢٨/١). وكتاب التهجد: باب التطوع في البيت: (٦٢/٣) رقم (١١٨٧) ـــ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها: باب استحباب صلاة النافلة في بيته وجوازها في المسجد: (٥٣٨/١) رقم (٧٧٧).

# [مقصود النهي عن الصلاة في المقبرة]

[واعلم أن من الفقهاء من اعتقد أن سبب كراهة الصلاة في المقبرة، ليس إلا كونها مَظِنَّة النَّجاسة، ونجاسة الأرض مانعٌ من الصلاة عليها، سواءً كانت مقبرة أو لم تكن، وليس ذلك كل [١٠/ب] المقصود بالنهي، / وإنما المقصود الأكبر بالنهي إنما هو مظنة اتخاذها أوثاناً .

كما ورد عن الإمام الشافعي ــ رضي الله عنه ــ أنه قال: (وأَكَرُّهُ أَن يُعَظَّم مخلوق، حتى يُجعل قبره مسجداً، مخافة الفتنة عليه من بعده من الناس)(١) وقد نص النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ على العلة بقوله: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يُعبد» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: الأم: (٢٤٦/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك؛ الموطأ: (١٧٢/١) ومن طريقه: ابن سعد: الطبقات الكبرى: (۲۲۰-۲٤۱). عن عطاء بن يسار مرسلاً بسند صحيح. ورواه عبدالرزاق: المصنف: (۲/۱). وابن أبي شيبة: المصنف: (٣٤٥/٣). عن زيد بن أسلم مرسلاً، بسند صحيح أيضاً. ووصله عن أبي هريرة رضي الله عنه: أحمد: المسند: (٢٤٦/٢).

والحميدي: المسند: (۲/٥٤٤) رقم (١٠٢٥). وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٢٨٣/٦) و (٣١٧/٧). واسناده حسن .

وصححه البزار وابن عبدالبر.

وبقوله: «إن من كان قبلكم كانوا يَتَّخِذُون القبور مساجد، فلا تتخذوها مساجد» (١).

وأولئك إنما كانوا [يتَّخذون] قبوراً لا نجاسة عندها، ولأنه قد روى مسلم في «صحيحه» عن أبي مَرثدٍ الغنوي رضي الله عنه:

عن النبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ قال:

«لا تُصَلُّوا إلى القبور، ولا تجلسوا عليها»(٢)، الحديث المتقدم.

وأخبر صلى الله عليه وسلم:

أن الكُفَّار إذا مات منهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه تلك التصاوير، أولئك شر الخلق عند الله يوم القيامة (٣).

فجمع صلى الله عليه وسلم بين التماثيل وبين القبور.

انظر:

شرح الزرقاني على المُوطأ: (١/١٥٣).

وتنوير الحوالك: (١٨٦/١).

<sup>(</sup>۱) مضى تخريجه (ص۱۳۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الجنائز: باب النهي عن الجلوس إلى القبر والصلاة عليه: (٢/ ٦٦٨/٢) رقم (٩٧٢).

<sup>(</sup>٣) انظر:

صحيح البخاري: كتاب الصلاة: باب هل تُنْبشُ قبور مشركي الجاهلية، ويُتخذ مكانها مساجد؟: (٢٣/١–٥٢٤) رقم (٤٢٧) — مع الفتح.

وصحيح مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة: بان النهي عن بناء المساجد على القبور: (٣٧٥/١-٣٧٦) رقم (٥٢٨).

#### [ سبب عبادة اللات ]

وأيضا فإن اللات كان سبب عبادتها تعظيم قبر رجل صالح، كان هناك، كان يَلتُ السويق باليمن، ويطعمه للحاجَّ، فلما مات عكفوا على قبره، وقد ذكروا أيضاً أن وداً وسواعاً ويغوث ويعوق ونسراً أسماء قوم صالحين كانوا بين آدم ونوح \_ عليهما السلام \_ وكان لهم أتباع يقتدون بهم، فلما ماتوا، قال أتباعهم: لو صورنا صورهم، فلما مات الأتباع، وجاء بعدهم قوم آخرون، أتاهم إبليس، فقال: إنما كان أولئك يَعْبُدُونَهم، وبهم يُسْقَونَ المطر، فعبدوهم. وذكر ذلك محمد بن جرير بسنده (١) (١).

### [ الوثنية كلها إنما كانت من تعظيم الموتى وقبورهم ]

[وهذه العلة التي لأجلها نهى الشارع \_ صلى الله عليه وسلم \_ هي التي أوقعت كثيراً من الأمم، إما في الشرك الأكبر، أو فيما دونه. ولهذا تجد أقواما كثيرين من الضالين يتضرعون عند قبور الصالحين، ويخشعون، ويتذللون، ويعبدونهم بقلوبهم عبادة لا يفعلونها في بيوت الله: المساجد، بل ولاقي الأسحار بين يدي الله تعالى، ويرجون من الصلاة عندها والدعاء ما لايرجونه في المساجد، التي تُشد إليها الرحال. فهذه المفسدة هي التي أراد النبي \_ صلى

<sup>(</sup>١) انظر:

جامع البيان عن تأوي آي القرآن: (٩٨/٢٩-٩٩) ــ طبعة دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٣٣-٣٣٣) مع زيادة بعض العبارات وحذف الكثير منها.

الله عليه وسلم ـ حسم مادته، حتى نهى عن الصلاة في المقبرة مطلقاً، وإن لم يقصد المصلي بركة البقعة، ولا ذلك المكان، سداً للذَّريعة [(١) إلى تلك المفسدة التي من أجلها عُبدت الأوثان.

### [ الصلاة في المساجد المبنية على القبور محادة لله ولرسوله ]

<sup>(</sup>۱) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٢٤) بتصرف. ﴿ ٢٨٠ /دُ

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقم»: (ص ٣٢٤).

<sup>(</sup>٣) انظر :

<sup>«</sup>اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٣٨،٣٣٧).

وأثر عمر واستسقائه بدعاء العباس. ثابت في:

صحيح البخاري: كتاب الاستسقاء: باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا: (٤٩٤/٢) رقم (١٠١٠) ــ مع فتح الباري.

فاقتد أيها المسلم \_ إن كنت عبدا لله \_ بسلفك الصالح، وتحقق بالتوحيد الخالص، فلا تعبد إلا الله، ولا تشرك بربك أحداً، كما أمر تعالى بقوله: ﴿وإِياي فاعبدون﴾(١).

وقال تعالى: ﴿فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً (٢٠).

فلا تعبد إلا إياه، ولا تدع إلا هو، ولا تستغث إلا به، ولا تستعن إلا به، فإنه لا مانع ولا معطي ولا ضار ولا نافع إلا هو، سبحانه وتعالى، عليه توكلت، وإليه أنيب.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: آية رقم (٥٦).

<sup>(</sup>۲) سورة الكهف: آية رقم (۱۱۰)

#### فصل

### [ تشبه المسلمين بالنصارى في خميس الأموات ]

ومن البدع والمنكرات: مشابهة الكُفّار وموافقتهم في أعيادهم ومواسمهم المَلْعُونة، كما يفعله كثيرٌ من جهلة المسلمين من مشاركة النصارى وموافقتهم فيما يفعلونه في خميس البَيْضَ. الذي هو أكبر أعياد النصارى، وفي المواليد في الشتاء من ايقاد النار، وصنع قطايف وشمع وغير ذلك. وفي الخميس يُصْبَغُ البيض، وخبز أقراص، وشراء بخور، وخضاب النساء والصبيان والصغار بالحناء، وتجديد كسوة، وغير ذلك مما يصنعه النصارى لعيدهم، فهذا: إما أن يفعله المسلم لمجرد موافقتهم ومشابهتهم، وهذا قليل، وإما لشهوة تتعلق بذلك العمل، وإما لشبهة فيه يُخيِّلُ له أنه نافع.

### [ إخراج النساء ثيابهن يوم الخميس ]

كما يظن كثير من النساء الجاهلين، يخرجون ثيابهم ليلة الخميس يضعونها تحت السماء، يزعمون أن مريم – عليها السلام – تخرج من قبرها، تمر على تلك الثياب المنشورة، فيصيبها من بركتها، وذلك باطل لا أصل له. فطائفة يجعلون ذلك على أبواب بيوتهم ودورهم صور الحيات والعقارب والصلبان يزعمون أنها تطرد الهوام عنهم، وإنما تطرد الملائكة(۱).

<sup>(</sup>۱) قال الإمام الذهبي في «التشبيه الخسيس بأهل الخميس»: (ورقة ٢/١-٢) مخطوط: «ومن أُقبح القبائح، وأعظم المصائب، إنك ترى أخاك الجاهل، يشتري البخور والورق المصبغ لزوجته الحمقي، فتضعه تحت السماء، تزعم أن مريم تجر ذيلها عليه، =

# إذ صح عن النبي \_ عَلَيْتُهُ \_ أنه قال:

«لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولاصورة» (١) ويقطعون قرون البقر والغنم والمعز بالنّورة، لأجل البَرَكة. وكل هذا باطل، لاشك البقر والغنم وقد يبلغ التحريم في بعضه إلى أن يكون / من الكبائر، وقد يصير كفراً بحسب المقاصد.

واعلم أن أعياد الكفار كثيرة، وليس على المسلم أن يبحث عنها، ولا يعرفها، بل يكفيه أن يعرف فعلاً من أفعالهم، أو يوماً أو مكانا، بسبب تعظيمه من جهتهم، وأنه لا أصل له في دين الإسلام، ونحن نُنبّه على مارأينا كثيراً من الناس الجاهلين قد وقعوا فيه.

ومريم قد ماتت، وهي تحت السماء من نحو ألف وتملاثمائة سنة، وتعمل بالقطران صليباً على بابك طرداً للسحر، وتلصق التصاوير في الحيطان، تقديساً للحيات، وإنما تهرب الملائكة بذلك، فوالله ما تركت من تعظيم النصرانية، ووالله إنك إذ لم تنكر هذا، لراضٍ به، وأنت جاهل. والله لا يسع وليَّ السكوت عن هذا، بل يجب على محتسب البلد، القيام في ترك هذا بكل ممكن». انتهي.

وقال ابن الحاج في «المدخل»: (٥٥/٢) في بدع هذا الخميس:

<sup>(</sup>ومن ذلك: شراؤهم فيه السلاحف، ويزعمون أنها تطرد الشيطان من البيت الذي تكون فيه، وهيهات هيهات (!!)، الشيطان لا يطرد بالإبتداع، وإنما يطرد بالاتباع، فكل مايفعلونه من ذلك، وما أشبهه، إنما هو من البدع المستهجنة، والعوائد الذّميمة».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب اللباس: باب التصاوير: (۳۸۰/۱۰) رقم (۹٤٩) - مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب اللباس والزينة: باب تحريم تصوير صورة الحيوان: (٣/٥/٣) رقم (٢١٠٦).

### [ ما يُصنع في خميس الأموات ]

فمن ذلك الخميس البيض، الذي تقدم ذكره، الذي يسميه الجاهلون: الخميس الكبير، وإنما هو الخميس الحقير، وهو عيد النصارى الأكبر<sup>(۱)</sup>.

فجميع ما يحدثه المسلم فيه فهو من المنكرات. ومن المنكرات فيه: خروج النساء إلى ظاهر البلد، وتبخير القبور، ووضع الثياب على السطح. وكتابة الأوراق وإلصاقها بالأبواب، واتخاذه موسماً لبيع البخور وشراء ورقه، فإن رُقى البخور واتخاذه قرباناً هو دين النصارى والصابئين. وإنما البخور طيب يتطيب بدخانه كما يتطيّب بسائر الطيب. ويستحب التبخر حيث يستحب التطيب. وكذلك اختصاصه بطبخ ويستحب التبخر حيث يستحب التطيب. وكذلك اختصاصه بطبخ ويسترب أو (عدس) أو (حبز أقراص)

### [ القمار بالبيض ]:

فأما القمار بالبيض، وبيع البيض لمن يقامر به، أو شراؤه من

<sup>(</sup>۱) قال الذهبي في «التشبيه الحسيس»: (ورقة ۱/۳) مخطوط: «ومن يعظم حرمات الخميس الحقير، لا الكبير، فإنها من أعظم الشرور، ومن يتق الله، ويعظم حرمات الله، فإنها من تقوى القلوب».

وانظر :

<sup>«</sup>اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٢١٣ ومابعدها).

المُقَامرين، فظاهره التحريم (١). ومن ذلك مايفعله الفلاحون من نكت قرون البقر والمعز والغنم بالنقط، أو نكت الشجر، أو جمع أنواع من النبات، والتبرك بها والاغتسال بمائها.

#### [ سبت النور ]

أو قصد الاغتسال في الحمام في يوم السبت، الذي يسمونه (سبت النور) أو الإنغماس في ماء فإن أصل ذلك ماء المَعْمُودِيّة (٢). ومن ذلك: ترك الوظائف الراتبة: من الصنائع والتجارات، وغلق الحوانيت واتخاذه يوم راحة وفرح ولعب. واللعب فيه على الخيل أو غيرها، على وجه يخالف ماقبله ومابعده من الأيام. كل ذلك منكر

<sup>(</sup>۱) ذكر الذهبي في «التشبيه الخسيس»: (ورقة ۱/۲) مخطوط، بدع الخميس، وذكر من بينها:

<sup>«</sup>وترك الرجال الصبيان يتقامرون بالبيض، والله ما يستحل فعل هذا، ولا يرضى به مسلم».

وقال ابن الحاج في «المدخل»: (٢/٥٥):

<sup>«</sup>ومن ذلك: صبغهم فيه البيض ألواناً لأولادهم وغيرهم، وتعدي ذلك في الكثرة إلى أن صار المقامرون وغيرهم يلعبون به جهاراً، ولا أحد \_ فيما أعلم \_ ينكر عليهم».

<sup>(</sup>٢) وفصَّلَ ابن الحاج هذه البدعة، فقال رحمه الله تعالى:

<sup>«</sup>فمن ذلك: ما يفعلونه في سحر ذلك اليوم، وهو أنهم يجمعون في أمسه، ورق الشجر — على أنواعها، حتى الريحان وغيره — فيبيتونه في إناء فيه ماء، ويغتسلون به، ثم يأخذون ما اجتمع من غسلهم، ويلقونه في طريق المسلمين، وفي مفرق الطريق، ويزعمون أن ذلك يذهب عنهم الأمراض والأسقام والكسل والعين والسحر، وغير ذلك (!!)، وأن من يمر به تصيبه تلك العلل، وينتقل ماكان عليه إلى من تخطاه من المارين». انظر: «المدخل»: (٥٦/٢).

وبدعة، وهو شعار النصارى فيه، فالواجب على المؤمن بالله ورسوله أن لايحدث في هذا اليوم شيئاً أصلاً، بل يجعله يوماً كسائر الأيام.

### [ بدعة الاحتفال بما يسمى بليلة رأس السنة الميلادية ]

ومما يفعله كثير من الناس في أيام الشتاء، ويزعمون أنه ميلاد عيسى عليه السلام فجميع ما يُصنع أيضاً في هذه الليالي من المنكرات، مثل: ايقاد النيران واحداث طعام، وشراء شمع وغير ذلك، فإن اتخاذ هذه المواليد موسماً، هو دين النصارى، ليس لذلك أصل في دين الإسلام، ولم يكن لهذا الميلاد ذكر في عهد السلف الماضين، بل أصله مأخوذ عن النصارى، وانضم إليه سبب طبيعى، وهو كونه شتاء، المناسب لإيقاد / النيران.

[1/17]

#### [ عيد الغطاس ]

ثم إن النصارى تزعم أن يحيى \_ عليه السلام \_ بعد الميلاد بأيام عَمَّدَ عيسى \_ عليه السلام \_ في ماء المعمودية، فهم يعتمدون \_ أعني النصارى \_ في هذا الوقت ويسمونه: (عيد الغطاس)(۱)، وقد صار كثير من جهلة المسلمين، يدخلون أولادهم الحمام في هذا الوقت، ويزعمون أن ذلك ينفع الولد. وهذا من دين النصارى. وهو من أقبح المنكرات المحرمة.

كذا زعموا، أعادنا الله من الترهات والخزعبلات، بمنه وفضله.

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن الحاج في «المدخل»: (۹/۲) أن سبب تسمية النصارى لعيد الغطاس: زعمهم أن مريم \_ عليها السلام \_ اغتسلت فيه من النفاس، فاتخذ النصارى ذلك سنة لهم في كونهم يغتسلون في تلك الليلة، كبيرهم وصغيرهم، ذكرهم وانثاهم، حتى الرضيع.

## [ التشبة بالمشركين ]

ومن ذلك أعياد اليهود، أو غيرهم من الكافرين، أو الأعاجم والأعراب الضالين، لا ينبغي للمسلم أن يتشبه بهم في شيء من ذلك، ولا يوافقهم عليه، قال الله تعالى لنبيه محمد \_ عيالة \_:

ورثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها \* ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون \* إنّهم لن يُغْنُوا عنك من الله شيئاً \* وإن الظالمين بعضهُم أولياء بعض \* والله وليّ المتقين (١) .

وأهواء الذين لا يعلمون هو: ما يهوونه من الباطل، فإنه لا ينبغي للعالم أن يتبع الجاهل فيما يفعله من هوى نفسه.

قال الله تعالى لنبيه عَلَيْكُ:

ولئن اتبعت أهواءهم من بعد ماجاءك من العلم إنك إذا من الظالمين (٢).

فإذا كان هذا خطابه لنبيه \_ عَلَيْتُهُ \_ فكيف حال غيره، إذا وافق الجاهلين أو الكافرين، وفعل كما يفعلون، مما لم يأذن به الله ورسوله (!!)، ويتابعهم فيما يختصون به من دينهم، وتوابع دينهم!! وترئ اليوم كثيراً من علماء المسلمين الذين يعلمون العلم الظاهر، وهم منسلخون منه في الباطن، يصنعون ذلك مع الجاهلين في مواسم الكافرين، بالتشبه بالكافرين.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية: آية رقم (١٨–١٩).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: آية رقم (١٤٥).

وقد جاء عن النبي - عَلَيْقَ - أنه قال:

(مِنْ أَشَدَ النَّاسِ عَذَابًا يَومَ القيامة، عَالَمٌ لَمْ يَنفَعُهُ الله بعلمه» (١).

والتشبه بالكافرين حرامٌ، وإن لم يقصد ما قصدوه، بدليل ماورى
ابن عمر عن النبي - عَلِيلًا -:

(من تَشَبَّه بقوم، فهو منهم) (٢).

(۱) أخرجه الطبراني: المعجم الصغير: (۳۰٥/۱) رقم (۵۰۷) — مع الروض الداني. وابن عدي: الكامل في الضغفاء: (۱۸۰۷/٥).

والبيهقي: شعب الإيمان: كما في «الترغيب والترهيب»: (٧٨/١) و«فيض القدير»: (١٨/١).

وقال العراقي في «تخريج أحاديث الإحياء»: (٣/١) و (٣٧٧/٣): «اسناده ضعيف».

وقال الهيثمي في «المجمع»: (١٨٥/١):

«فيه عثمان البري، قال الفلاس: صدوق، لكنه كثير الغلط، صاحب بدعة، ضعَّفه أحمد والنسائي والدارقطني».

(۲) أخرجه أحمد: المسند: (۹۲٬۰۰/۲). وأبو داود: كتاب اللباس: باب في لبس الشهرة: (٤٤/٤) رقم (٤٠٣١). والطحاوي: مشكل الآثار: (۸۸/۱).

وابن عساكر: تاريخ دمشق: (١/٦٩/١٩) مخطوط.

وابن الأعرابي: المعجم: (٢/١١٠) مخطوط.

والهروي: ذم الكلام: (٢/٥٤) مخطوط.

وعبد بن حميد: المنتخب من المسند: (۲/۹۲) مخطوط.

والقضاعي: مسند الشهاب: (٢٤٤/١) رقم (٣٩٠).

والحديث صحيح.

انظر:

«نصب الراية»: (٣٤٧/٤).

و «تخريج العراقي لأحاديث الإِحياء»: (٣٤٢/١).

و«إرواء الغليل»: (٥/٩/٥).

رواه أبو داود وغيره في السنن.

فهذا الحديث أقل أحواله تقتضي تحريم التشبه بهم.

وروى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده:

أن النبي \_ عَلِيْكُ \_ قال:

«ليس منا من تشبه بغيرنا، لا تشبهوا باليهود ولا بالنصاري»(١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال:

قال رسول الله \_ عَلَيْتُهُ \_:

«غيّروا الشيّبِ. ولا تَشَبّهوا باليهود»(٢).

والقضاعي: مسند الشهاب: (۲۰۰/۲) رقم (۱۱۹۱).

وقال الترمذي:

«هذا حدیث اسناده ضعیف. وروی ابن المبارك هذا الحدیث عن ابن لهیعة، فلم یرفعه».

والموقوف أصح، لأن حديث ابن المبارك عن ابن لهيعة صحيح، لأنه قديم السمّاع منه، وكذلك عبدالله بن وهب وعبدالله بن يزيد المقري.

انظر:

«إرواء الغليل»: (١١١/٥).

(٢) أخرجه أحمد: المسند: (٢٩٩،١٦١/٢).

وابن سعد: الطبقات الكبرى: (٤٣٩/١).

والترمذي: الجامع: كتاب اللباس: باب ماجاء في الخضاب: (٢٣٢/٤) رقم (١٧٥٢).

وابن حبان: الصحيح: (٤٠٧/٧) رقم (٤٤٩٥ ــ مع الإحسان).

والبيهقي: السنن الكبرى: (١/٧).

من حديث أبي هريرة، بسند حسن.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي: كتاب الاستئذان: باب ماجاء في كراهية إشارة اليد بالسلام: (٥٦/٥–٥٧) رقم (٢٦٩٥).

رواه الترمذي وصححه.

وفي «الصحيحين» / عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما قال: [١٢/ب] قال رسول الله \_ عَلِيْسَةً \_:

«خالفوا المُشرِّكِين، احْفُوا الشوارب، وأَعْفُوا اللحي»(١).

فأَمر رسول الله \_ عَلَيْكُ \_ مخالفة المشركين مُطْلقاً .

وقال عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_: (إياكم ورَطَانَة الأُعاجم، وأن تدخلوا على المشركين في كنائسهم)(٢).

وقال عبدالله بن عمرو:

(من بنى بأرض المشركين، وصنع نَيْرُوزَهُم ومَهْرَجَانَهُم، وتشبّه

وقال الترمذي:

«وفي الباب عن أبي الزبير وابن عباس وجابر وأبي ذر وأنس وأبي رمثة والجَهْدمَة وأبي الطفّيل وجابر بن سمرة وأبي جُحَيفة وابن عمر».

وقال:

«حديث أبي هريرة حسن صحيح».

وانظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة: (٥١٢/٢) رقم (٨٣٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب اللباس: باب تقليم الأظافر: (۲۹/۱۰) رقم (۵۸۹۲) وباب إعفاء اللحى: (۳۰۱/۱۰) رقم: (۵۸۹۳) ــ مع فتح الباري. ومسلم: كتاب الطهارة: باب خصال الفطرة: (۲۲۲/۱) رقم (۲۰۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (٣٤/٩) بإسناد صحيح، كما قال شيخ الإسلام في «اقتضاء الصراط المستقم»: (ص ١٩٩). وأخرجه أبو الشيخ: كما في «اقتضاء الصراط المستقم»: (ص ١٩٩).

بهم حتى يموت حشر معهم يوم القيامة)(١).

وقد شرط عليهم عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ أن لا يُظْهِرُوا أعيادهم في بلاد المسلمين، فإذا كانوا هم ممنوعين من إظهار أعيادهم في بلادنا، فكيف يسع المسلم فعلها!! وهذا مما يُقوِّي طمعهم وقلوبهم في إظهارها. وإنما مُنعوا من ذلك لما فيه من الفساد، إما لأنه معصية، وإما لأنه شعار الكُفْر، والمسلم مَمْنُوعٌ من ذلك كله.

وقال عمر بن الخطاب ــ رضي الله عنه ــ:

(اجتنبوا أعداء الله في دِينهم، فإن السخط ينزل عليهم) (١)، فموافقتهم في أعيادهم من أسباب سخط الله تعالى، لأنه: إما محدث، وإما منسوخ. والمسلم لا يقر على واحد منهما، وكا لايحل التشبه بهم في أعيادهم، فلا يُعانُ المسلم المتشبّه بهم في ذلك. بل يُنهى عنه، كا لا يَحِلُّ بَيْعَ العِنب مِمّن يَعصِرُها خمراً. ومن صنع في أعيادهم دعوة لم يجب إليها. ومن أهدى من المسلمين هدية في هذه الأعياد مخالفة العادة وهي مما فيه تشبه بهم لم تقبل هديته. وأعلم أن نفس مخالفتهم أمر مقصود للشارع، لأن الكفر بمنزلة مرض القلب وأشد، ومتى كان القلب مريضاً، لم يصح شيّ من الأعضاء. وإنما الصلاح أن لا يُشبِهَ القلب في شيء من أمور الكافر. لأنها كلها إمّا فاسدة وإمّا ناقصة، القلب في شيء من أمور الكافر. لأنها كلها إمّا فاسدة وإمّا ناقصة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (۲۳٤/۹). وإسناده صحيح، كما في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ۲۰۰). وأخرجه الدولابي: الكنى والأسماء: (۱۲۵/۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: التاريخ الكبير: (٢/٢/٢) ومن طريقة البيهقي: السنن الكبرى: (٢٣٤/٩).

فالحمد لله على نعمة الإسلام، التي هي أعظم النعم، وأم كل خير، كما يحب ربنا ويرضى. فموافقتهم فيما هو منسوخٌ في شريعتنا قَبِيْح، وأقبح منه ما أحدثوه من العبادات أو العادات، فإنه لو أحدثه المسلمون لكان قبيحاً، فكيف إذا لم يشرعه الله تعالى، ولا رسوله، بل أحدثه الكافرون (!!). وموافقة المسلمين لهم فيه من أعظم المنكرات. فكل ما يتشبهون بهم من عبادة أو عادة، فهو من المحدثات والمنكرات. وقد مدح الله \_ عز وجل \_ من لم يشهد أعيادهم ومواسمهم ولم يشاركهم فيها، بقوله:

و الذين لا يشهدون الزور (١٠٠٠).

قال مجاهد والضحاك والربيع بن أنس: (هو أعياد المشركين)<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن سيرين:

(هو الشعانين)<sup>(٣)</sup>. /

وتقدم قوله ــ عَلَيْكُ ــ:

«خالفوا المشركين ...»(٤).

[ל/ אד]

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: آية رقم (٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو بكر الخلال، في «جامعه» وأبو الشيخ في «شروط أهل الذمة». قاله ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ١٨١-١٨٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو بكر الخلال في «جامعه»، كما في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ١٨١).

<sup>(</sup>٤) مضى تخريجه (ص١٤٩).

وقوله:

«من تشبه بقوم فهو منهم»(۱).

وأعلم أنه لم يكن على عهد السلف السابقين من المسلمين من يشاركهم في شيء من ذلك، فالمؤمن حقاً هو السالكِ طريق السلف الصالحين، المقتفي لآثار نبيه سيد المرسلين، المقتدي بمن أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، جعلنا الله منهم بمنة وكرمه، إنه جوّاد كريم. ولا يَنظر الرجل إلى كثرة الجاهلين الواقعين في مشابهة الكافرين، والعلماء الغافلين وموافقتهم.

فقد قال السيد الجليل الفضيل بن عياض ــ رضي الله عنه ــ: (عليك بطريق الهدى وإن قُلَّ السّالكون، واجتنب طريق الردى، وإن كثر الهالكون)(٢).

اللهم اجعلنا من المهتدين، المتبعين لآثار سبيل الصالحين، ولا تجعلنا من الهالكين، المتبعين لآثار سبيل الكافرين الضالين، بمنك وكرمك، إنك جواد كريم.

<sup>(</sup>۱) مضى تخريجه (ص۱٤۷). د د

<sup>(</sup>٢) ذكره الشاطبي في «الإعتصام»: (٨٣/١) والنووي في «المُجمُّوع»: (٢٧٥/٨) ·

#### فصل

## [ ما يظنه الناس طاعة وقربة وهو بخلاف ذلك ]

[وأما القسم الثاني، مما يظنه الناس طاعة وقربة، وهو بخلاف ذلك، أو تركه أفضل من فعله، وهو ماقد أمر به الشارع في صورة من الصور، من زمان مخصوص، أو مكان معين، كالصوم بالنهار، والطواف بالكعبة، أو أمر به شخصاً دون شخص، كالذي اختص به النبي \_ عَيِّلِيَّة \_ في المباحات والتخفيفات، فيقيس الجاهل نفسه عليه، فيفعله، وهو منهي عن فعله، أو يَقيْس الصور بعضها على بعض، ولا يفرق بين الأزمنة والأمكنة، ويقع ذلك في بعضهم، بسبب الحرص على الإكثار من إيقاع العبادات والقرب والطاعات، فيحملهم الحرص على الإكثار من إيقاع العبادات والقرب والطاعات، فيحملهم الحرص على فعلها، في أوقات وأماكن نهاهم الشرع عن اتخاذ تلك الطاعات فيها: ومنها: ما هو محروه. ويورطهم الجهل وتزيين الشيطان، بأن يقولوا هذه طاعات وقرب، قد ثبت في غير هذه الأوقات فعلها، فنحن نفعلها أبداً، فإن الله لا يعاقبنا على فعل الطاعة متى ما فعلناها، وذلك مثل:

# [ الصلاة في الأوقات المكروهة ]

الصلاة في الأوقات المكروهة التي نص الشارع على كراهية الصلاة فيها، وهي: بعد صلاة الفجر حتى تطلع الشمس، وبعد طلوعها حتى ترتفع قدر رمح، وعند استوائها حتى تزول، وبعد العصر حتى تغرب الشمس.

## [ الصوم في الأيام المنهي عنها ]

وما أحسن ما قال ولي الله أبو سليمان الدارائي رحمه الله: (ليس لمن أُلهم شيئاً من الخيرات، أن يعمل به حتى يسمعه من الأثر، عمل به، وحمد الله تعالى حين وافق مافي قلبه)(١).

#### وقال أيضاً:

(ربما وقع في قلبي النكتة من نكت القوم أياما، ولا أقبلها إلا بشاهدين عدلين من الكتاب والسنة)(٣).

وقال أبو حامد الغزالي رحمه الله:

(من توجه عليه ردُّ وديعة في ذمته ،فقام، فتحرم بالصلاة، التي هي أُقرب القربات إلى الله تعالى عصى به).

سور البقرة: آیة رقم (۱۱–۱۲).

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو شامة في «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ٢٦).

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ٢٦) والشاطبي في «الإعتصام»: (٩٤/١) وابن . القيم في «اغاثة اللهفان»: (ص ١٦٧).

فلا يكفي كون جنس فعله من جنس الطاعات، ما لم يراع فيه الوقت والشرط والترتيب. واغتر بعض الجاهلين بقوله تعالى: واسجد واقترب (۱) فظن أن هذا يقتضي العموم (۲) في جميع الأوقات، وأعتضد بقوله: ﴿ أرأيت الذي ينهى عبداً إذا صلى ﴿ (۱) وغفل عن أن السجود المقرب إلى الله تعالى هو السجود المأذون فيه، وهو المشروع. والإنكار في الآية وقع على من نهى عن الصلاة المأذون فيها، وهي المشروعة فتلك التي لاينبغي لأحد أن ينهى عنها، أما إذا صلى صلاة قد علمنا نهي الشارع عنها، فإنه يجب على كل أحدٍ، علم به، نهيه عنها، بدليل الحديث الثابت في على كل أحدٍ، علم به، نهيه عنها، بدليل الحديث الثابت في «الصحيحين»:

من رواية ابن عمر ــ رضي الله عنهما ــ: أن النبي ــ عَلِيلَةٍ ــ:

(نهى عن الصلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس، وبعد العصر حتى تغرب).

<sup>(</sup>١) سورة العلق: آية رقم (١٩).

<sup>(</sup>٢) أي عموم السجود.

<sup>(</sup>٣) سورة العلق: آية رقم (٩).

<sup>(</sup>٤) هذا لفظ حديث أبي هريرة: كما عند:

البخاري: كتاب مواقيت الصلاة: باب لا يتحرّى الصلاة قبل غروب الشمس: (٦١/٢) رقم (٥٨٨).

ومسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها: باب الأوقات التي نُهي عن الصلاة فيها: (٥٦٦/١) رقم (٨٢٥).

ولفظ حديث ابن عمر رضي الله عنهما:

<sup>«</sup>لا يتحرّى أحدكم، فيصلي عند طلوع الشمس ولا عند غروبها».

وعن عقبة بن عامر \_ رضي الله عنه \_ قال:

(ثلاث ساعات كان رسول الله \_ عَلَيْكُ \_ ينهانا أن نُصلي فيهن، أو أن نَقْبِرَ فيهن موتانا: حين تطلع الشمس بازغة حتى ترتفع، وحين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس، وحين تضيف (١) للغروب حتى تغرب)(٢).

أخرجه مسلم.

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ عَلَيْظُ \_: «إذا أُقيمت الصلاة، فلا صلاة إلا المكتوبة»(٣).

أخرجه البخاري: رقم (٥٨٢) و(٥٨٥) و(٥٨٩) و(١١٩٢) و(١٦٢٩) و(٣٢٧٣) ومسلم: رقم (٨٢٨).

(١) أي تميل .

(٢) أخرجه مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها: باب الأوقات التي نُهي عن الصلاة فيها: (٨٣١-٥٦٩) رقم (٨٣١).

والطيالسي: المسند: رقم (١٠٠١).

وأحمد: المسند: (١٥٢/٤).

والترمذي: كتاب الجنائز: باب ماجاء في كراهية الصلاة على الجنازة عند طلوع الشمس: (٣٤٨-٣٤٩) رقم (١٠٣٠).

والنسائي: كتاب المواقيت: باب الساعات التي نهي عن الصلاة فيها: (١/٥٧١). والبيهقي: السنن الكبرى: (٤٥٤/٢).

والطحاوي: شرح معاني الآثار: (١/١٥١).

وابن حبان: الصحيح: (٤٦/٣) رقم (١٥٤٩) – مع الإحسان.

(٣) أخرجه مسلم: كتاب المسافرين: باب كراهية الشروع في نافلة..: (٤٩٣/١) رقم (٧١٠).

وأحمد: المسند: (١٧/٢).

رواه مسلم.

وفي رواية:

أن رجلاً قال: يارسول الله أمن ساعة الليل أو النهار ساعة تأمرني أن لا أصلى فيها. قال:

«نعم، إذا صليت الصبح، فأقصر عن الصلاة»(١).

وأبو داود: كتاب الصلاة: باب إذا أدرك الإمام و لم يصل ركعتي الفجر: (٢٢/٢) رقم (١٢٦٦).

والترمذي: كتاب الصلاة: باب لا صلاة إلا المكتوبة: (٢٦٤/١) رقم (٤١٩). والنسائي: كتاب الإمامة: باب مايكره من الصلاة عند الإقامة: (٢٦٢/١-١١٧). وابن ماجة: كتاب إقامة الصلاة: باب إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة: (٣٦٤/١) رقم (١١٥١).

(١) أخرجه عبدالله بن أحمد: زوائد المسند: (٣١٢/٥).

والحاكم: المستدرك: (١٨/٣).

وأبو يعلى: المسند، كما في «الإصابة»: (١٩١/٢).

من طريق سعيد المقبري عن صفوان بن المعطل السلمي رفعه.

وقال الحاكم: «صحيح الإسناد».

قلت:

وفيه انقطاع، لم يسمع سعيد المقبري من صفوان.

ولكن أخرجه: ابن خزيمة: الصحيح: (٢٥٧/٢) رقم (١٢٧٥).

وابن ماجة: كتاب إقامة الصلاة: باب ماجاء في السّاعات التي تكره فيها الصلاة: (٣٩٧/١).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٢/٥٥٨).

وابن حبان: الصحيح: (٤٥/٣) رقم (١٥٤٨) - مع الإحسان.

وابن شاهين: كما في «الإصابة»: (١٩١/٢).

من طريق المقبري عن أبي هريرة قال: سأل صفوان بن المعطل رسول الله عَلَيْظُ، وذكره. الحديث رواه الترمذي.

وفي «سنن أبي داود»:

عن عائشة \_ رضى الله عنها \_:

(أن النبي ــ عَلِيْكِ ــ كان يصلي بعد العصر، وينهي عنها، ويواصل، وينهي عن الوصال) (١٠).

وفي «صحيح البخاري»:

[1/1] (أن عمر - رضي الله عنه - كان ينهى عن الركعتين/ بعد العصر، ويضرب الناس عليها)(7).

وعن ابن عمر أنه رأى رجلاً يصلي بعد الجمعة في مقامه ركعتين، فدفعه.

وفي رواية: (أَنه أَبصر رجلا يصلي الركعتين، والمؤذن يقيم الصلاة فحصَبَهَ وقال: تصلي الصبح أَربعاً!!)<sup>(٣)</sup>.

ووقع في «صحيح ابن حبان» و «صحيح ابن حزيمة»:

«أن رجلاً أتى رسول الله عَلِيْكُ، فقال: وذكره».

وهذه الطريق أصح، قاله الحافظ أبن حجر في «الإصابة»: (١٩١/٢).

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة»: (١١/١):

«هذا اسناد حسن».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود: كتاب الصلاة: باب من رخص فيهما كانت الشمس مرتفعة: (۲۰/۲) رقم (۱۲۸۰) ومن طريقه: البيهقي: السنن الكبرى: (٤٥٨/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب السهو: باب إذا كُلِّم وهو يُصلي فأشار بيده واستمع: (٢) (١٠٥/٣) رقم (١٢٣٣) \_ مع فتح الباري.

<sup>(</sup>٣) أحرجه البيهقي: السنن الكبرى: (٤٨٣/٣).

رواه البيهقي في «السننن».

وقد ورد هذا اللفظ في «الصحيح» مرفوعاً من حديث عبدالله بن بُحينة (١) عبدالله ع

وروى البيهقي:

عن عمر ــ رضي الله عنه ــ:

«أن النبي عَلِيْكُ نهى عن التنفل بعد الفجر بسوى ركعتي الفجر» (٣).

قال يسار مولى ابن عمر:

رآني ابن عمر، وأنا أصلي بعد الفجر، وأسلم من ركعتين، فقال: يسار، إن رسول الله \_ علينة \_ خرج علينا، ونحن نصلي كما تُصلي، فقال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الآذان: باب إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة: (۱) أخرجه البخاري: (۱۲۸/۲) ــ مع فتح الباري.

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين من «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ٢٥-٢٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (٢/٤٦٥).

<sup>.</sup> ومحمد بن نصر: قيام الليل: (ص ٨٣).

والدارقطني: السنن: (١٩/١).

من طريق ابن وهب عن عبدالرجمن بن أنعم الإفريقي عن عبدالله بن يزيد عن عبدالله بن عمرو رفعة.

وللحديث شواهد من حديث جماعة من الصحابة.

انظر :

<sup>(</sup>إعلام أهل العصر بأحكام ركعتي الفجر»: (ص ٨٣ ومابعدها) وتعليق الشيخ أحمد شاكر على «المحلي»: (٣٣/٣-٣٤).

«لِيبلغ الشاهد منكم الغائب، لا تصلوا بعد الفجر إلا سجدتين»(١).

يعنى: سنة الفجر لاغير.

وعن ابن عمر أيضا:

أن النبي \_ عَلَيْكُ \_:

«نهى عن الوصال. فقالوا: إنك تفعله!! فقال: إنى لست

والترمذي: كتاب الصلاة: باب ماجاء لا صلاة بعد طلوع الفجر إلا ركعتين: (۲۷۸/۲) رقم (٤١٩).

والبخاري: التاريخ الكبير (٦١/١) و(٤٢١/٨).

والدارقطني: السنن: (٤١٩/١).

ومحمد بن نصر: قيام الليل: (ص ٨٣).

وأبو يعلى: المسند: (٤٦١/٩) رقم (٥٦٠٨) و(١١٥/١٠) رقم (٥٧٤٥).

والطرطوشي: مسند عبدالله بن عمر: رقم (٣٠).

وأحمد: المسند: (١٠٤،٢٣/٢).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٢/٥٦٤).

وقال المندري في «مختصر السنن»: (۸۲/۲):

«أخرجه ابن ماجة مختصراً».

وذكره البخاري في «التاريخ الكبير»: (ق٢ ج٤ ص ٤٢١) وساق اختلاف الرواة فيه.

وانظر: «نصب الراية»: (١/٥٥٧-٢٥٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود: كتاب الصلاة: باب من رخص فيهما إذا كانت الشمس مرتفعة: (۲۰/۲) رقم (۲۷/۸).

كأحدكم، إني يطعمني ربي ويسقيني»(١).

وعن أبي هريرة نحوه (٢)، متفق عليه.

وعن كعب بن مالك:

أن رسول الله \_ عَلَيْكُم \_

بَعثه وأوسَ بن الحدّثان أيام التشريق، فناديا: «أنّه لا يدخل الجنة إلا مؤمن، وأيام منى أيام أكل وشرب».

رواه مسلم(7) ، ورواه الإمام أحمد بنحوه عن سعد بن أبي وقاص(3) .

ومسلم: كتاب الصيام: (٧٧٤/٢) رقم (١١٠٢).

من حديث ابن عمر رضي الله عنهما.

(٢) أخرجه البخاري: كتاب الصيام: باب التّنكيل لمن أكثر الوِصال: (٢٠٥/٤) رقم (٢٠٥/٤) ـ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب الصيام: باب النهي عن الوصال: (٧٧٤/٢) رقم (١١٠٣). من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

(٣) أخرجه مسلم: كتاب الصيام: باب تحريم صوم أيام التشريق: (٨٠٠/٢). رقم (١١٤٢).

(٤) وأحرجه أحمد أيضاً عن:

كعب بن مالك وبشر بن سحيم.

انظر: «المسند»: (۲۰/۳) و (۲۵/۳۳).

وحديث سعد بن أبي وقاص، أخرجه:

أحمد: المسند: (١٦٩/١).

والحارث بن أبي اسامة: المسند: كما في «المطالب العالية»: (٢٩٧/١).

والطحاوي: شرح معاني الآثار: (٢٤٤/٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الصيام: باب الوصال: (۲۰۲/٤) رقم (۱۹۶۳) ... مع فتع الباري.

وروى الدارقطني:

عن أنس:

أن النبي \_ عَلَيْكُم \_:

«نهى عن صوم خمسة أيام في السنة: يوم الفطر، ويوم النحر، وثلاثة أيام التشريق»(١).

ونهى صلى الله عليه وسلم عن استقبال رمضان باليوم واليومين (٢)، وعن افراد الجمعة بالصيام، وليلتها بالقيام، وعن افراد يوم السبت بالصوم، وكذا صيام أعياد الكفار على سبيل التعظيم مالم يوافق عادة له (٩).

وعن محمد بن عبادة قال: [سألت جابر بن عبدالله، وهو يطوف

وفيه الواقدي: وهو متروك .

وأخرجه:

الطيالسي: المسند: رقم (٩١٩).

وأبو يعلى: المسند: (١٥٠،١٤٤/٧) رقم (١١١١) و (١٤١٣) وقال الهيثمي في «المجمع» (٢٠٣/٣): «وهو ضعيف من طرقه كلها».

قلت: لأن مدارها كلها على يزيد الرقاشي.

وانظر: المطالب العالية: (٢٩٨/١).

(۲) أخرج البخاري: كتاب الصوم: باب V يتقدم رمضان بصوم يوم وV يومين: V (۲) رقم (۱۹۱٤) — مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب الصيام: باب لا تقدموا رمضان بصوم يوم ولا يومين: (٧٦٢/٢) رقم (١٠٨٢) من حديث أبي هريرة قال:

قال رسول الله عَلَيْكُم:

«لا تقدموا رمضان بصوم يوم ولايومين، إلا رجل كان يصوم صوماً، فليصمه.

(\*) انظر «المغني» لإبن قدامة (٩٨/٣) و«الدين الخالص»: (٨/٤٩٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني: السنن: (١٥٧/٢).

بالبيت: أَنَهْى] (١) رسول الله عن صوم يوم الجمعة؟ قال: [نعم، ورب هذا البيت] (٢).

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال وعن أبي هريرة \_ عَلِيلِةٍ \_:

«لا تَخُصُوا ليلة الجمعة بقيام، من بين الليالي، ولا تخصوا يوم الجمعة بصيام من بين الأيام، إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم» (٣).

رواه مسلم.

والحديث أخرجه:

البخاري: كتاب الصوم: باب صوم يوم الجمعة: (٢٣٢/٤) رقم (١٩٨٤) ... مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب الصيام: باب كراهية صوم يوم الجمعة منفرداً: (٨٠١/٢) رقم (١١٤٣).

وأحمد: المسند: (٢٩٦/٣).

والنسائي: السنن الكبرى: كما في «تحفة الأُشراف»: (٢٦٨/٢).

والدّارمي: السنن: (۱۹/۲).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٣٠١/٤-٣٠).

(٣) أخرجه البخاري مختصراً: كتاب الصوم: باب صوم يوم الجمعة: (٢٣٢/٤) رقم (٣) مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب الصيام: (باب كراهية صوم يوم الجمعة منفرداً: (٨٠١/٢) رقم (١١٤٤).

وأحمد: المسند: (٢/٩٥/٥).

والترمذي: كتاب الصيام: باب ماجاء في كراهية صوم يوم الجمعة وحده: =

<sup>(</sup>١) مابين المعكوفتين سقط من المخطوط.

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين سقط من المخطوط.

وعن عبدالله بن بسر عن أُخته \_ واسمها الصَمَّاءُ \_: أن رسول الله عَلِيْنَةِ قال:

«لا تَصُومُوا يوم السبت إلا فيما افْتُرضَ عليكم، فإن لم يجد أَحدكم إلا عود عنب أو لحاء شجرة فليَمْضُغْهُ»(١).

(۲/۲۳) رقم (۷٤٠).

وابن ماجة: كتاب الصيام: باب في صيام يوم الجمعة: (۹/۱) رقم (۱۷۲۳). والبيهقي: السنن الكبرى: (۳۰۲/٤).

والطحاوي: شرح معاني الآثار: (٧٨/٢).

أخرجه أحمد: المسند: (٣٦٨/٦) و(٤/٩٨١).

والنسائي: السنن الكبرى: كما في «تحفة الأشراف»: (٢٩٣/١) و (٢٩٣/٤). والترمذي: كتاب الصوم: باب ماجاء في صوم يوم السبت: (٣٠/٣) رقم (٧٤٤).

وأبو داود: كتاب الصوم: باب النهي عن أن يخص يوم السبت بصوم: (٣٢٠/٢–٣٢) رقم (٢٤٢١) وقال: «هذا حديث منسوخ»!!

والدارمي: السنن: (۱۹/۲).

وابن ماجة: كتاب الصيام: باب ماجاء في صيام يوم السبت: (١/٠٥٠) رقم (١٧٢٦).

وعبد بن حميد: المنتخب: رقم (٥٠٧).

والطحاوي: شرح معاني الآثار: (٣٣٩/١).

وابن خزيمة: الصحيح: رقم (٢١٦٤).

والضياء المختارة: (ورقة ١١٤/أ).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٢١٨/٥).

وتمام: الفوائد: رقم (۲۰۲–۲۰۶).

والخطيب: تاريخ بغداد: (٤/٦).

وابن حبان: الصحيح: (٥/٥٠ \_ الإحسان).

والدولابي: الكنى والأسماء: (١١٨/٢).

رواه أبو داود والترمذي.

وعن أبي هريرة ــ رضي الله عنه ــ قال:

قال رسول الله \_ عَلَيْسَةٍ \_ :

«لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين، إلا أن يكون رجل كان يصوم صوماً / فليصمه»(١).

متفق عليه.

= وأبو زرعة: تاريخه: رقم (٦١١).

والطبراني: المعجم الكبير: (٢٤/٣٢٥و٣٢٧و ٣٣٠).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٣٠٢/٤).

والحاكم: المستدرك: (١/٥٣٥).

وقال الترمذي:

«حديث حسن».

وقال الحاكم:

«صحيح على شرط البخاري».

وذكر الحاكم والبيهقي من طريق الليث بن سعد قال:

«كان ابن شهاب إذا ذكر له أنه نهي عن صيام يوم السبت، قال: هذا حديث

حمصي، يشير إلى توهينه.

وأسند البيهقي عن الأوزاعي قال:

«ما زلتُ له كاتماً ثم رأيته انتشر».

وقال النسائي، كما في «تلخيص الحبير»: (٢١٦/٢):

«هذا حديث مضطرب».

ورد النووي في «المجموع»: (٣٣٩/٦) القول بنسخه واضطرابه وصححه. وهو كما قال.

وانظر: «إرواء الغليل» (١١٨/٤).

(۱) مضى تخريجه .

[أفيجوز لمسلم أن يسمع هذه الأحاديث، ثم يقول: إن النبي — على الناس عن الصلاة والوصوم، من حيث هو صلاة أو صوم، وقائل هذا جاهل مُحرف لكتاب الله، وسنة رسوله — على الله عندا كلامه، مارق من الدين، قد سلبه الله لذة فهم مراده من وحيه، وإن كان هذا من أوضح المواضع، فكيف هذا بما يَدُقُ معانيه، فكل من رد على الناهي عن ذلك، فإنه يتضمن الرد على رسول الله — عَلَيْكُم سُلُم في الناهي عن ذلك، فإنه يتضمن الرد على رسول الله — عَلَيْكُم سُلُم الله هو الذي نهى، وأمرنا بإنكار المنكر، والله حسيب من افترى](١).

# [ أمور اشتهرت في معظم بلاد الإسلام، وعظم وقعها عند العوام، ووضعت

## فيها أحاديث كُذِبَ فيها على الله وعلى رسوله عَيْكُ ]

#### [ صلاة الرغائب ]

صلاة الرغائب في أُول جمعة من رجب. واعلم ــ رحمك الله ــ [أن تعظيم هذا اليوم، وهذه الليلة، إنما

<sup>(</sup>۱) مابين المعكوفتين من «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ٢٨).

<sup>(</sup>۲) مابين المعكوفتين من «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ۲۹).

أحدث في الإسلام بعد المائة الرابعة(١).

وروي فيه حديث موضوع (٢) باتفاق العلماء، مضمونه فضيلة صيام ذلك اليوم، وقيام تلك الليلة، وسموه «صلاة الرّغائب» والذي عليه المحققون من أهل العلم، النهي عن إفراد هذا اليوم بالصوم، وعن قيام هذه الليلة بهذه الصلاة المحدثة، وعن كل ما فيه تعظيم لهذا اليوم، من صنع الأطعمة، وإظهار الزينة، وغير ذلك، حتى يكون هذا اليوم بمنزلة غيره من الأيام.

«اقتضاء الصراط المستقم»: (ص ٢٨٣).

و «مساجلة علمية بين الإمامين: العز بن عبدالسلام وابن الصلاح حول صلاة الرغائب».

و «الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ٣٩ ومابعدها).

و «المدخل» لابن الحاج: (۲۹۳/۱).

و«السنن والمبتدعات»: (ص ١٤٠).

و «تبيين العجب بما ورد في فضل رجب»: (ص ٤٧).

و«فتاوي النووي» (ص ٢٦).

و«مجموع فتاوی ابن تیمیة»: (۲/۲).

و (الموضوعات): (١٢٤/٢).

و«واللآليء المصنوعة»: (٥٧/٢).

و «تنزيه الشريعة»: (٩٢/٢).

و«المغني عن الحفظ والكتاب»: (ص ٢٩٧ ــ مع نقده: جنة المرتاب).

و «سفر السعادة»: (ص ١٥٠).

(٢) وقد نص على وضع حديث صلاة الرغائب جماعة من المحدثين منهم: الحافظ ابن حجر والذهبي والعراقي وابن الجوزي وابن تيمية والنووي والسيوطي وغيرهم.

<sup>(</sup>١) انظر في بدعية صلاة الرغائب:

## [ صلاة أم داود في نصف رجب ]

وكذلك يوم آخر في وسط رجب، تصلي فيه صلاة تسمى «أم داود» فإن ذلك أيضا، لا أصل له]\*

قال الإمام الحافظ أبو الخطاب:

أما صلاة الرغائب، فالمتهم بوضعها: علي بن عبدالله بنجهضم، وضعها بحديث عن رجال مجهولين، لم يوجدوا في جميع الكتب(١)

[وأصلها ما حكاه الطرطوشي في «كتابه» قال: أخبرني أبو محمد المقدسي (٢) قال:

<sup>\*</sup> مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٢٩٣).

<sup>(</sup>١) مقولة أبي الخطاب في:

<sup>«</sup>الباعث على إنكار البدع والحوادث»: (ص ٤٠).

وأبو الحسن: على بن عبدالله بن الحسن بن جهضم، الصوفي، صاحب كتاب «بهجة الأسرار في التصوف».

قال أبو الفضل بن خيرون: كان يكذب.

وقال غيره: اتهموه بوضع الحديث في صلاة الرغائب.

رحق وران المران العبر في خبر من غبر»: (١١٦/٣) و «الميزان»: (١٤٢/٣). انظر ترجمته في: «العبر في خبر من غبر»: (١٤/٨). و «المنتظم»: (١٤/٨). و «المنتظم»: (١٤/٨).

و «العقد الثمين»: (١٧٩/٦).

<sup>(</sup>٢) قال أبو شامة في «الباعث»: (ص ٣٣): «قلت: أبو محمد هذا أظنه عبدالعزيز بن أحمد بن عبد عمر بن إبراهيم المقدسي، روى عنه مكى بن عبدالسلام الرميلي الشهيد، ووصفه بالشيخ الثقة، والله أعلم».

لم يكن عندنا ببيت المقدس قط صلاة الرغائب، هذه هي التي تُصلي في رجب وشعبان. وأول ماحدثت عندنا في سنة ثمان وأربعين وأربعمائة، قدم علينا في بيت المقدس رجلٌ من نابلس يعرف بابن أبي الحمراء، وكان حسن التلاوة، فقام يصلي في المسجد الأقصى ليلة النصف من شعبان، فصلي خلفه رجلٌ، ثم انضاف إليهما ثالث ورابع، فما ختمها إلا وهم جماعة كثيرة، ثم جاء في العام الثاني، فصلى معه خلق كثير، وشاعت في المسجد الأقصى هذه الشائي، فصلى معه خلق كثير، وشاعت في المسجد الأقصى هذه الصلاة، وانتشرت / في بيوت الناس ومنازلهم، ثم استقرت من ذلك الزمان [١٥/أ] كأنها سنة إلى يومنا هذا. فقيل لذلك الرجل الذي أحدثها بعدما تركها: إنا رأيناك تصليها في جماعة. قال: نعم، واستغفر الله منها.

قال: وأما صلاة رجب، فلم تحدث عندنا في بيت المقدس إلا بعد سنة ثمانين وأربعمائة، وما كنا رأيناها، ولا سمعنا بها قبل ذلك](١).

# [فتوى ابن الصلاح في صلاة الرغائب وليلة النصف من شعبان وصلاة الألفية]

وقد استُفتي فيها الشيخ تقي الدين ابن الصلاح رحمه الله، فقال: (أما الصلاة المعروفة في ليلة الرغائب، فهي بدعة، وحديثها المروي

<sup>(</sup>۱) مابين المعكوفتين من «الباعث»: (ص ٣٢-٣٣).

موضوع، وما حدث إلا بعد سنة أربعمائة من الهجرة، وليس لليلتها تفضيل على أشباهها من ليالي الجمع. وأما ليلة النصف من شعبان، فلها فضل، وإحياؤها بالعبادة مستحب، ولكن على الإنفراد، من غير جماعة، واتخاذ الناس لها ولليلة الرغائب موسماً وشعاراً، بدعة مكروهة، وما يزيدونه فيهما على الحاجة والعادة من الوقيد ونحوه، فغير موافق للشريعة. والصلاة الألفية التي تصلى ليلة النصف من شعبان، لا أصل لها ولأشباهها. فالعجب من حرص الناس على الأمر المبتدع في هاتين الليلتين، وتقصيرهم في الأمور المؤكدات الثابتة عن رسول الله على الله المستعان)(١).

(١) انظر فتوى ابن الصلاح في:

«مساجلة علمية بين الإمامين الجليلين العز بن عبدالسلام وابن الصلاح»: (ص ٤-٤٠).

ومن الجدير بالذكر أن موقف ابن الصلاح في هذه المسألة، قد كان مضطرباً جداً، أفتى بمنع صلاة الرغائب ثم صمم على جوازها.

وعلل العز موقف ابن الصلاح بقوله:

«فما حملهما \_ ابن الصلاح وآخر \_ على ذلك \_ أي تحسين صلاة الرغائب \_ إلا أنهما قد صلياها مع الناس، مع جهلهما بمافيها من المنهيات، فخافا وفرقا إن نهيا عنها، أن يقال لهما: فلم صليتهاها؟.

فحملهما اتباع الهوى على أن حسنا مالم تحسنه الشريعة المطهرة».

بقى بعد هذا أن نقول:

أنه لم يثبت عن النبي عَلَيْكُ في قيام وصيام النصف من شعبان شيء، ولاعن أصحابه، وثبت فيها عن طائفة من التابعين من أعيان فقهاء أهل الشام، كخالد بن معدان ومكحول ولقمان بن عامر.

انظر رسالة الشيخ حماد الأنصاري: «إسعاف الخلّان بما ورد في ليلة النصف من شعبان».

## [ وجوه مخالفة صلاة الرغائب قواعد الشريعة ]

وأعلم أن هذه الصلاة المبتدعة، تناقض قواعد الشريعة، من وجوه:

أحدها: أن النبي \_ عَلَيْكُ \_ نهى عن قيام ليلة الجمعة على التخصيص (١). وهذا النهي بطريق النظر على النهي عن صلاة الرغائب، فكان فعلها داخلاً تحت النهي.

الثاني: مخالفة سنة السكون في الصلاة، بسبب التسبيحات. وعد سورتي القدر والإحلاص، في كل ركعة. ولايتأتى ذلك إلا بتحريك الأصابع في الغالب.

وقد ثبت في «الصحيحين»: أن النبي عَلَيْكُ لِهِ قال: «اسكنوا في الصلاة»(٢).

<sup>(</sup>١) ومضى الحديث في صفحة (١٦٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الصلاة: باب الأمر بالسكون في الصلاة: (٢/٢١) رقم (٢٣٠).

والنسائي: المجتبى: كتاب السهو: باب السلام بالأيدي في الصلاة: (٤/٣). والسنن الكبرى: كتاب التفسير: كما في «تحفة الأشراف»: (٢/٢).

وأبو داود: كتاب الصلاة: باب في السلام: (٢٦٢/١) رقم (١٠٠٠).

وأحمد: المسند: (١٠٧،١٠١،٩٣/٥).

والحديث لايوجد في «صحيح البخاري» كما قال المصنف، ولم يعزه له المزي في «تحفة الأشراف»: (١٤٦/٢).

الثالث: مخالفة سنة خشوع القلب وحضوره في الصلاة، وتفريغه لله \_ تعالى \_، وملاحظة جلاله، والوقوف على معاني القرآن، وإلا فهو المطلوب الأعظم من الصلاة، وإذا لاحظ المصلي عدد قراءة السورة والتسبيحات بقلبه، كان ملتفتاً عن الله تعالى، معرضاً عنه.

الرابع: مخالفة سنة التوافق، من جهة: أن فعلها في البيوت، أولى من فعلها في المساجد. ومن جهة: أن فعلها بالإنفراد أولى من فعلها في الجماعة، إلا ما استثناه الشرع(١).

[01/ب] الخامس: أن كما هذه الصلاة / عند واضعها المبتدع، أن يفعلها مع صيام ذلك اليوم، ولا يفطر حتى يصليها، وعند ذلك يلزم فيه تعطيل شيئين من سنن رسول الله \_ عيسية في ذلك:

أحدها: تعجيل الفطر.

والثاني: تفريغ القلب من الشواغل المقلقة، بسبب جوع الصائم وعطشه.

<sup>(</sup>١) كصلاة ألاستسقاء والكسوف .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب الآذان: باب إذا حضر الطعام وأُقيمت الصلاة: (٢) رقم (٢٧١).

وكتاب الأَطعمة: باب إذا حضر العَشاء فلا يَعْجَل عن عَشَائه: (٩/٤/٩) رقم (٥٤٦٥) ـــ مع فتح الباري.

منها إلا عند دخول وقت العشاء الآخرة، فتوصل بصلاة العشاء، والقلق باق، ويتأخر الفطر إلى بعد ذلك.

السادس: أن سجدتي هذه الصلاة المفعولتين بعد الفراغ منها، مكروهتان، فإنهما سجدتان لا سبب لهما، والشريعة لم ترد بالتقرب إلى الله تعالى بالسجود إلا في الصلاة، أو لسبب خاص، من: سهو أو قرأة سجدة، وفي سجدة الشكر خلاف، استحبها الشافعي وأحمد \_ رحمهما الله \_ وكره ذلك النخعي ومالك وأبو حنيفة \_ رحمهم الله \_ (1).

#### [ لا يُتقرب بسجدة منفردة بلا سبب ]

قال الفقيه أبو محمد:

(لم ترد الشريعة بالتقرب إلى الله تعالى بسجدة منفردة، لاسبب لها، فإن القرب لها أسباب وشرائط وأوقات وأركان، لا تصبح بدونها)(٢).

<sup>(</sup>١) ذكر هذه الوجوه:

أبو شامة: «الباعث»: (ص ٥٦-٥٧) عن أبي محمد المقدسي.

قلت:

والظاهر أن أبا محمد هو العز بن عبدالسلام، إذ أنه ذكر هذه الوجوه جميعاً ـــ وزاد عليها خمسةً أُخرى ــ في «المساجلة»: (ص ٦-٨).

<sup>(</sup>٢) مساجلة بين الإمامين العز بن عبدالسلام وابن الصلاح: (ص ٧).

#### [ صوم رجب ] :

ويكره افراد رجب بالصوم(١).

[قال الشافعي رحمه الله:

واكره أن يَتَّخذ الرجل صوم شهر بكماله، كما يكمل رمضان وكذلك يوم من بين الأيام.

وذكر أبو الخطاب في كتاب «أَداء ما وجب في بيان وضع الواضعين في رجب» عن المؤتمن بن أُحمد السَّاجي الحافظ قال:

كان الإمام عبدالله الأنصاري، شيخ خراسان، لا يصوم رجباً، وينهى عنه، ويقول: ما صح في فضل رجب ولا صيامه شيءٌ عن رسول الله عليه الله عن جماعة من الله عنهما في بكر وعمر ورضي الله عنهما وكان عمر الصحابة، منهم: أبو بكر وعمر ورضي الله عنهما وكان عمر و

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر في «تبيين العجب بما ورد في فضل رجب»: (ص ٢١): «لم يرد في فضل شهر رجب، ولا في صيامه، ولا في صيام شيء منه معين، ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه، حديث صحيح، يصلح للحجة.

وقد سبقني إلى الجزم بذلك الإمام أبو إسماعيل الهروي الحافظ، رويناه عنه بإسنادٍ صحيح».

وقال أبو حفص الموصلي في «المغني عن الحفظ والكتاب»: (ص ٣٧١ — مع نقده: جنة المرتاب):

<sup>«</sup>قال عبدالله الأنصاري: ما صحَّ في فضل رجب وفي صيامه عن رسول الله عَلَيْقَالُهُ شيء».

وراجع ماكتبه الحافظ ابن رجب في كتابه «لطائف المعارف»: (ص ١٢٣–١٢٧).

رضي الله عنه \_ يضرب بالدُّرَة صوامه (۱). فإن قيل: هو استعمال خير. قيل له: استعمال الخير، ينبغي أن يكون مشروعاً من الرسول \_ على على الله على الله على أن يكون مشروعاً من الرسول على على الله على الله على على الله على الله على المشروعية، وإنما كانت تُعظّمه مُضر في الجاهلية كما قاله عمر رضي الله عنه، وضربه أيدي الذين يصومونه. وكان ابن عباس \_ رضى الله عنه \_ حبر القرآن، يَكْرَهُ أيضاً صيامه (۱).

وروى أبو بكر الطرطوشي باسناده عن عمر ــ رضي الله عنه ــ أنه كان يضرب أيدي الرجبيين، الذين كانوا يصومون رجب

<sup>(</sup>١) أُخرِجه الطبراني في «الأوسط» (١٠٦/١/أ) وفيه الحسن بن جبلة. قال الهيثمي: لم أُجد مَنْ ذكره وبقية رجاله ثقات.

أنظر: «مجمع الزوائد»: (۱۹۱/۳).

وقال أبو شامة: «الباعث»: (ص ٤٩):

<sup>«</sup>وروى ذلك الفاكهي في كتاب «مكة» له. وأسنده الإمام المجمع على عدالته المتفق على إخراج حديثه وروايته أبو عثمان سعيد بن منصور».

<sup>«</sup>هذا سند مجمعٌ على عدالة رواته».

وعزاه ابن عبدالهادي في «تنقيح التحقيق» (٢/٢/أ) إلى سعيد بن منصور أيضاً. وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف»: (١٨٢/٢) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرج الفاكهي في «كتاب أخبار مكة» بإسناد لا بأس به عن ابن عباس: «لا تتخذوا رجباً عيداً، ترونه حتماً مثل شهر رمضان، إذا أفطرتم منه صمتم وقضيتموه».

وأخرج عبدالرزاق عن عطاء عن ابن عباس ينهى عن صيام رجب كله، ألا يتخذ عيداً. وهذا إسناد صحيح.

قاله الحافظ ابن حجر في «تبيين العجب بما ورد في فضل رجب»: (ص ٦٥-٦٦). وانظر: «الحوادث والبدع»: (ص ١٢٩).

[17/أ] وكان ابن عمر إذا رأى الناس وما يعدون لرجب / كرهه، وقال: صوموا منه وافطروا، فإنما هو شهر كانت تعظمه الجاهلية](٢).

#### [ صلاة الألفية: صلاة ليلة النصف من شعبان ]

[ومن ذلك صلاة الألفية (٣)، ليلة النصف من شعبان، وهي صلاة طويلة مستثقلة، لم يأت فيها خبر ولا أثر ضعيف. وللعوام بها افتتان كبير، والتزام سيما بكثرة الوقيد في جميع مساجد البلاد. ويجري فيه من الفسوق والعصيان، واختلاط الرجال والنساء، ومن الفتن المختلفة والمنكرات، ما شهرته تغني عن وصفه، وأصلها ما رواه الطرطوشي فيما تقدم](٤).

وروى ابن وضاح عن زيد بن أسلم قال:

ما أدركت أحدا من أصحابنا، ولا فقهائنا، يلتفتون إلى ليلة النصف من شعبان، ولا يلتفتون إلى حديث مكحول، ولا يرون لها

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن وضاح: البدع: (ص ٤٤).وذكره الطرطوشي في «الحوادث والبدع»: (ص١٢٩).

<sup>(</sup>۲) ما بين المعكوفتين من «الباعث»: (ص ٤٨-٤٩). وأثر ابن عمر أخرجه: ابن أي شيبة في «المصنف»: (١٨٢/٢) بسند صحيح على شرط الشيخين.

 <sup>(</sup>٣) سُمِّيت بذلك، لأنه يقرأ فيها ﴿قل هو الله أحد﴾ ألف مرة، لأنها مائة ركعة، في
 كل ركعة يقرأ الفاتحة مرة، وبعدها «سورة الإخلاص» عشر مرات.

<sup>(</sup>٤) مابين المعكوفتين من «الباعث»: (ص ٣٢).

فضلاً على ما سواها<sup>(١)</sup>.

قال: وقيل لابن أبي مليكة:

إن زياد النميري يقول:

(إن أُجر ليلة النصف من شعبان. كأجر ليلة القدر. فقال: لو سمعته وبيدي عصا لضربته بها. قال: وكان زيادٌ قاضياً)(٢).

قال الحافظ أبو الخطاب(٣):

قال أهل التعديل والجرح: ليست في فضيلة النصف من شعبان، حديث صحيح، فتحفظوا عباد الله من مفتر يروي لكم حديثاً، يسوقه في معرض الخير، فأستعمال الخير ينبغي أن يكون مشروعاً عن الرسول \_ عَلَيْكُ \_ فإذا صح أنه كذب، خرج عن المشروعية، وكان مستعمله من حزب الشيطان، لاستعماله حديثا كذبا على رسول الله \_ عَلَيْكُ \_ لم ينزل الله به من سلطان.

## [ الوقيد ليلة النصف من شعبان ] :

ومما أحدثه المبتدعون، وخرجوا به عما وسمه المشترعون، رجوعاً فيه على سنن المجوس، واتخذوا دينهم لهواً ولعباً: الوقيد ليلة النصف من شعبان، ولم يصح فيه شيء عن رسول الله \_ ماليلة النصف من الصلاة فيها، والإيقاد فيها، ذو صدق من الرواة،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن وضّاح: البدع: (ص ٤٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن وضّاح: البدع: (ص ٤٦). وعبدالرزاق: المصنف: (٣١٧/٤) رقم (٧٩٢٨).

<sup>(</sup>٣) في كتاب «ما جاء في شهر شعبان» كما في «الباعث»: (ص ٣٣).

وما أحدثه إلا متلاعب بالشريعة المحمدية، وراغب في دين المحبوسية، لأن النار معبودهم. وأول ما حدث ذلك زمن البرامكة، فأدخلوا في دين الإسلام مايموهون به على الطغام (۱)، وهو جعلهم الإيقاد في ليلة النصف من شعبان كأنه سنة من السنن، ومقصودهم عبادة النيران. وإقامة دينهم. وهو أخس الأديان، حتى إذا صلى المسلمون فركعوا وسجدوا، كان ذلك إلى النار التي أوقدوا، ومضت على ذلك السننون والأعصار، وتبعت بغداد فيه سائر واختلاطهم. فالواجب على السلطان منعهم، وعلى العالم ردعهم، وإنما شرف شهر شعبان لأن رسول الله \_ عراقية والآثار، تقتضي أنها مفضلة، وليس فيها بيان صلاة مخصوصة، وإظهار ذلك على مثل ماثبت من شعائر فيها بيان صلاة مخصوصة، وإظهار ذلك على مثل ماثبت من شعائر الإسلام.

قال الشيخ الإمام أبو الفرج عبدالرحمن بن الجوزي – رحمه الله ــ:

(في الحديث المختص بها، الذي فيه صلاة الألفية، هذا الحديث لا شك أنه موضوع، والحديث محالٌ قطعاً) قال: (وقد رأينا كثيراً ممن يصلي هذه الصلاة، ويتفق له قصر الليل، فينامنون عقبها عن صلاة

<sup>(</sup>١) قال ابن فارس في «معجم مقاييس اللغة»: (٤١٣/٣): «طغم: كلمة ما أحسبها من أصل كلام العرب. يقولون لأُوغاد الناس: طَغَام».

الصبح، ويصبحون كسالى)(١) والحديث الوارد في فضلها ضعيف(٢)\_ كا تقدم مع ما يترتب في هذه الليلة بسبب الوقيد، لأجل هذه الصلاة، [من الفسوق والمعاصي، وكثرة اللّغط والخطف والسرقة وتنجيس مواضع العبادات وامتهان بيوت الله، كل ذلك سببه الإجتاع للتفرج على كثرة الوقيد، وسببه تلك الصلاة المبتدعة المكروهة، وكل بدعةٍ ضلالةً](٢) وكل اجتاع [يتكرر بتكرر الأسابيع

وانظر :

«تنزية الشريعة»: (٩٢/٢).

و«اللآليء المصنوعة»: (٧/٢).

(٢) قال ابن القيم رحمه الله تعالى في «المنار المنيف»: (ص ٩٨-٩٩): «ومن الأحاديث الموضوعة: أحاديث صلاة ليلة النصف من شعبان» وذكر بعضها، ثم قال:

«والعجب ممن شم رائحة العلم بالسُّنَن أن يغتر بمثل هذا الهذيان، ويصلِّيها؟! وهذه الصلاة وُضِعَتْ في الإسلام بعد الأربع مئة، ونشأت من بيت المقدس». وقال القرطبي في «تفسيره»: (١٢٨/١٦):

«وليس في ليلة النصف من شعبان، حديث يعوّل عليه، لا في فضلها ولا في نسخ الآجال فيها، فلا تلتفتوا إليها».

والخلاصة ما قاله علي بن إبراهيم ــ رحمه الله تعالى ــ:

وقد جعلها جهلة أئمة المساجد مع صلاة الرغائب ونحوها، شبكة لجمع العوام، طلباً لرئاسة التقدّم، وملاً بذكرها القصاص مجالسهم، وكلِّ عن الحق بمعزل. ثم أنه تعالى أقام أئمة الهدى، في سعي إبطال هذه الصلاة، فتلاشى أمرها، إلى أن صارت تصلى لعباً ولهوا، وتكامل إبطالها في البلدان المصرية والشامية، في أوائل سنين المائة الثامنة.

وانظر: «المغني عن الحفظ والكتاب»: (ص٢٩٧ – مع نقده: جُنّة المرتاب). (٣) مابين المعكوفتين من «الباعث»: (ص ٣٨).

<sup>(</sup>۱) الموضوعات: (۱۲۹/۲).

والشهور والأعوام غير الإجتماعات المشروعة، هو المبتدع. ففرقٌ بين ما يفعل من غير ميعاد، وبين ما يتخذ سنةً وعادة، فإن ذلك يضاهي المشروع. وقد كره ابن مسعود وغيره من الصحابة اعتياد الإجتماع في مكان مخصوص (۱). وهو المنصوص عن أحمد (رُوي) أنه قيل له: تكره أن يجتمع القوم، يدعون الله تعالى، ويرفعون أيديهم: فقال: (ما أكره للإخوان إذا لم يجتمعوا على عهد، إلا أن يكثروا)](٢).

[وأصل هذا: أنّ العبادات المشروعة التي تتكرر بتكرر الأوقات، حتى تصير سُناً ومواسم، قد شرع الله منها مافيه كفاية المُتَعَبِّد، فإذا أحدث اجتماعٌ زائد، كان مضاهاة لما شرعه الله تعالى وسنة رسوله. وفيه من المفاسد ما تقدم التنبيه عليه، بخلاف ما يفعله الرجل وحده أو الجماعة المخصوصة أحياناً، ونحو ذلك. يفرق بين الكثير الظاهر، والقليل الخفي، والمعتاد وغير المعتاد، وكذلك كلَّ ماكان مشروع الجنس، لكن البدعة فيه، اتخاذه عادةً لازمة، حتى يصير كأنه واجب] (٣).

<sup>(</sup>١) وقد مضى ذلك في صفحة (٨٣-٨٤) فراجعه.

<sup>(</sup>٢) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٠٤) بتصرفٍ يسير. وأَثر أحمد أخرجه الخلال في كتاب «الأدب».

وعلق ابن تيمية رحمه الله تعالى على قول أحمد: «إلا أن يكثروا» بقوله: «وإنما معنى أن لا يكثروا، أن لا يتخذوها عادةً حتى يكثروا».

<sup>(</sup>٣) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٠٦-٣٠٧) مع حذف كثير من العبارات.

#### فصل

#### [ بدع يوم عرفة ]

ومن ذلك التعريف المحدث(١).

قال ابن وهب: سمعت مالكاً يُسأل عن جلوس الناس في المسجد عشية عرفه بعد العصر وإجتماعهم للدعاء، فقال:

ليس هذا من أمر الناس، وإنما مفتاح هذه الأشياء من البدع.

وقال مالك في «العتبيّة»: وأكره أن يجلس أهل الآفاق يوم عرفة في المساجد للدعاء، ومن اجْتَمَع إليه الناس، فلينصرف من مكانه /، ومقامه في بيته خير له وأحب إليَّ، فإذا حضرت الصلاة رجع فصلى [١٧/أ] في المسجد(٢).

وروى محمد بن وضاح: أن الناس اجتمعوا بعد العصر من يوم عرفة، في مسجد النبي \_ عَلِيْكُم \_ يدعون، فخرج نافع \_ مولى

<sup>(</sup>١) قال أبو شامة في «الباعث»: (ص ٢٩):

<sup>«</sup>التعريف المحدث: عبارة عن اجتماع الناس عشية يوم عرفة في غير عرفة، يفعلون مايفعله الحاج يوم عرفة من الدعاء والثناء.

وهذا أحدث قديما، واشتهر في الآفاق شرقاً وغرباً، واستفحل أمره ببيت المقدس، وحرج الأمر فيه إلى ما لا يحل اعتقادُه».

وانظر :

<sup>«</sup>اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ١٤٩)،

و «منية المصلى»: (ص ٥٧٣).

و «حجة النبي عليه (ص ١٢٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الباعث»: (ص ٢٩) و «الحوادث والبدع»: (ص ١١٥).

ابن عمر \_ فقال: ياأيها الناس إن الذي أنتم فيه بدعة، وليست بسنة، أدركت الناس ولايصنعون هذا(١).

قال مالك بن أنس:

ولقد رأيت رجالا ممن يقتدى بهم، يتخلفون في بيوتهم عشية عرفة. ثم قال: ولا أحب للرجل العالم أن يقعد في المسجد تلك العشية، إذا أرادوا أن يقتدو به، وليقعد في بيته (٢).

وقال الحارث بن سكن<sup>(۳)</sup>: كنت أرى الليث بن سعد، ينصرف بعد العصر، يوم عرفة، فلا يرجع إلا قرب المغرب<sup>(٤)</sup>.

وقال إبراهيم النخعي: الاجتماع يوم عرفة أمر محدث<sup>(٥)</sup>.

وقال عطاء الخراساني:

إن استطعت أن تخلو عشية عرفة بنفسك، فافعل<sup>(١)</sup>. وكان أبو وائل لا يأتي المسجد عشية عرفة<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن وضّاح: البدع: (ص ٤٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الباعث»: (ص ۳۰) و «الحوادث والبدع»: (ص ۱۱٥).

<sup>(</sup>٣) كذا في «المخطوط».

والصّواب: «مسكين»، كما في «تهذيب التهذيب»: (١٣٦/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الباعث»: (ص ٣٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن وضّاح: البدع: (ص٤٦-٤٧). والبيهقي: السنن الكبرى: (١١٨/٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الباعث»: (ص ٣٠) و «الحوادث والبدع»: (ص ١١٦).

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن وضّاح: البدع: (ص ٤٧).

قال الطرطوشي:

فاعلموا \_\_ رحمكم الله \_\_ أن هؤلاء الأئمة علموا فضل الدعاء يوم عرفة، ولكن علموا أن ذلك بموطن عرفة، لا في غيرها، ولم يمنعوا من خلا بنفسه، فحضرته نية صادقة، أن يدعو الله تعالى. وإنما كرهوا الحوادث في الدين. وأن تَظُنَّ العوام أن من السنة يوم عرفة الاجتماع بسائر الآفاق والدعاء، فيتداعى الأمر إلى أن يدخل في الدين ما ليس منه(۱).

وقد وُجدَ هذا الذي كرهوه، فإنه قد حدث في [بعض أهل المشرق والمغرب التَّعْرْيفُ عند قبر من يُحْسَنُ الظن به، ويجتمعون الإجتماع العظيم عند قبره، وهذا نوع من الحج المبتدع، الذي لم يشرعه الله، ومضاهاة للحج الذي شرعه الله، واتخاذ القبور أعياداً. وكذلك السفر إلى بيت المقدس لا خصوص له في هذا الوقت على غيره (٢)، ثم فيه مضاهاة الحج إلى بيت الله الحرام، وتشبيه له بالكعبة، ولهذا قد أفضى الأمر ببعض الضلال للطواف بالصخرة، تشبيها بالكعبة، أو من حلق الرأس أو من النسك هناك. وكذا الطواف بالقبة التي بجبل الرحمة بعرفة. وكذلك اجتماعهم في المسجد الأقصى في الموسم لانشاد الغناء والضرب بالدفوف، ونحو هذا من أقبح المنكرات. وهذا منهي عنه خارج المسجد، فكيف بالمسجد الأقصى (!!) فقصد

<sup>(</sup>۱) الحوادث والبدع: (ص ۱۱٦). ونقله أبو شامة في «الباعث»: (ص ۳۰).

<sup>(</sup>٢) زيارة بيت المقدس فضيلة وسنّة، لاشك فيها، لكنها غير متعلقة بالحج، قاله النووي في «المجموع»: (٢٧٧/٨).

بقعة بعينها للتعريف فيها، كقبر رجل صالح، أو المسجد الأقصى، لا يختلفون في النهي عنه، لأن فيه تشبيهاً بعرفات / وأما مسجد المِصْر، فقد اختلفوا فيه:

ففعله ابن عباس وعمرو بن حريث من الصحابة، وطائفة من البصريين والمدنيين<sup>(۱)</sup>.

ويكره رفع الصوت عند الدعاء.

قال الحسن \_ رحمه الله \_: إن رفع الصوت عند الدعاء لَبِدْعَة، وإن مد الأيدي بالدعاء لَبِدْعَة، وإن اجتماع الرجال والنساء لبدعة (٢) (٣)

وتعريف ابن عباس: أنه صعد المنبر، فقرأ: ﴿البقرة ﴾ و ﴿آل عمران ﴾ وفسرهما حرفاً حرفاً (٤)، فتعريفه كان على هذا الوجه، فسر للناس القرآن، واجتمعوا إليه لسماع العلم. فقيل: عرف ابن عباس بالبصرة لاجتماع الناس إليه فأمر التعريف بالأمصار قريب إلا أن تجري مفسدةً.

<sup>(</sup>۱) لكن ما يزاد على ذلك من رفع الأصوات، الرفع الشديد في المساجد بالدعاء، وأنواع من الخطب والأشعار الباطلة، فمكروه في هذا اليوم وغيره. قاله شيخ الإسلام ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣١٠). وروى البيهقي في «السنن الكبرى»: (١١٨/٥) عن الحسن قال: «أول من صنع ذلك ابن عباس».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخلال، كما في «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣١٦). ورفع الأيدي فيه خلاف، والأحاديث تدل على الجواز دبر الصلوات، وجمعها البخاري في «جزء» مطبوع وكذلك ابن حجر الهيتمي في «فض الوعاء».

<sup>(</sup>٣) مابين المعكوفتين من «اقتضاء الصراط المستقم»: (ص ٣٠٩-٣١١).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن قتيبة في «غريبه»، كذا في «الباعث»: (ص ٣١).

قال الأَثرم: سألت أحمد بن حنبل \_ رحمه الله \_ عن التعريف في الأَمصار، يجتمعون يوم عرفة، فقال:

أرجو أن لا يكون به بأس، قد فعله غير واحد، كالحسن وبكر وثابت ومحمد بن واسع كانوا يشهدون المسجد يوم عرفة (١).

وفي رواية: قال أحمد:

لا بأس به، إنما هو دعاء وذكر الله. فقيل له: تفعله أنت؟ قال:

<sup>(</sup>١) ذكره ابن قدامة في «المغني»: (٢٥٩/٢ ــ مع الشرّح الكبير). وأبو شامة في «الباعث»: (ص ٣٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن قدامة في «المغني»: (٢٥٩/٢ ــ مع الشرّح الكبير). وأبو شامة في «الباعث»: (ص ٣٢).



## فصل

## [ بدع يوم عاشوراء ]

ومن الأحداث المُنْكَرة: ما يفعله بعض أهل الأهواء في يوم عاشوراء، من: التّعَطَّشِ والحُرْنِ والتَّفَجُّع وغير ذلك من الأمور المنكرة المحدثة، التي لم يَشْرَعْهَا الله تعالى ولارسوله، ولا أحد من السلف، لامن أهل البيت ولامن غيرهم. وإنما كانت هذه مصيبة، وقعت في الزمن الأول، بقتل الحسين بن علي — رضي الله عنهما — يجب أن تتلقى بما تتلقى به المصائب من الاسترجاع المشروع، والصبر الجميل، دون الجزع والتفجع وتعذيب النفوس، الذي أحدثه أهل البدع في هذا اليوم، وضموا إلى ذلك من الكذب والوقيعة في الصحابة البرآء أمور أخرى، مما يكرهه الله ورسوله.

وقد روى ابن ماجه عن الحسن بن علي ــ رضي الله عنه ــ قال:

قال رسول الله \_ عَلَيْكُ \_:

«من أصيب بمصيبة، فذكر مصيبته، فَأَحْدَث لها استرجاعاً، وإن تقادم عهدها، كتب الله له من الأجر مثل يوم أصيب»(١).

and the second

<sup>(</sup>١) أخرجه:

أحمد: المسند: (١٧٥/٣) رقم (١٧٣٤ \_ طعبة أحمد شاكر).

وابن ماجة: كتاب الجنائز: باب ماجاء في الصبر على المصيبة: (١٠/١) رقم (١٦٠٠).

والطبراني: المعجم الكبير: (١٤٢/٣) والمعجم الأوسط: (٣٧١/٣) رقم (٢٧٨٩). والدّولايي: الكني والأسماء: (١٢٨/٢) والدّرية الطّاهرة؛ رقم (١٦٧).

وأما اتخاذ أيام المصائب مآتم، فهذا ليس من دين الإسلام، بل هو إلى الجاهلية أقرب، ثم هم فَوَّتُوا على أنفسهم صوم هذا اليوم، مع مافيه من الفضل، وأحدث بعض الناس في هذا اليوم أشياء مُبْتَدَعَة، من الإغتسال والاختضاب والكُحل(١) والمصافحة، وهذه أمور

= وابن حبان: المجروحين من الحدّثين والضّعفاء والمتروكين: (۸۸/۳). والعقيلي: الضّعفاء الكبير: (٦٤/١).

من طرق عن هشام بن زياد أبي المقدام عن أبيه \_ وقال بعضهم: عن أمه \_ عن فاطمة بنت الحسين عن أبيها مرفوعاً.

وهشام بن زياد، قال البخاري: ضعيف. وقال ابن أبي حاتم: مجهول، وضعفه أحمد أيضاً، وقال النسائي: متروك. وقال أبو داود: كان غير ثقة. وقال البخاري أيضاً: يتكلمون فيه. وقال ابن حبّان: كان ممن يروي الموضوعات عن الثقات، والمقلوبات عن الأثبات، حتى يسبق إلى قلب المستمع أنه كان المتعمّد لها، لا يجوز الاحتجاج به.

«التاريخ الكبير»: (ق ۱ ج ۱ ص ۳۲۱) و «الجرح والتعديل»: (ق ۱ ج ۱ ص ۱۲۷) و «الجروحين»: و «ميزان الاعتدال»: (۲/۸) و «المجروحين»: (۸۸/۳).

والحديث أخرجه نعيم بن حمّاد: زوائد الزّهد: رقم (١٠٥) بسندٍ منقطعٍ.

(١) قال ابن الجوزي في الموضوعات: (٢٠٤/٢):

«قال الحاكم: والاكتحال يوم عاشوراء لم يرو عن رسول الله عَيْنِيْكُم فيه أثر، وهو بدعة ابتدعها قتلة الحسين عليه السلام».

ونقل كلام الحاكم جماعة.

انظر :

«نصب الراية»: (٢/٤٥٥).

و «اللآليء المصنوعة»: (١١١/٢).

و «المغني عن الحفظ والكتاب»: (ص ٣٤٧) وقد سقط منه: «يوم عاشوراء» وكلامه منقوض بورود أحاديث صحيحة وحسنة في مطلق الاكتحال، انظر تعقب محققه، فإنه أطال النفس في تخريج الأحاديث الواردة في ذلك.

منكرة مبتدعة، مستندها حديث مكذوب على رسول الله \_ على التوسعة [١٨/أ] وإنما السنة صوم هذا اليوم لا غير، (١) وقد / رُوي في الفضل في التوسعة [١٨/أ] فيه على العيال حديث ضعيف، قد يكون سببه الغلو في تعظيمه، من بعض النواصب، لمقابلة الرافضة، فإن الشيطان يريد أن يحرف الخلق عن الصراط المستقيم، ولا يبالي إلى أي الجهتين صاروا، فينبغي للمبتدعين اجتناب المحدثات بالأصالة (٢).

<sup>(</sup>۱) قال الفيروز آبادي في حاتمة «سفر السعادة»: (ص ١٥٠): «وباب فضائل عاشوراء ورد استحباب صيامه، وسائر الأحاديث في فضله وفضل الصلاة فيه، والإنفاق، والخضاب، والادهان،والاكتحال وطبخ الحبوب، وغير ذلك، مجموعه موضوع ومفترى. قال أئمة الحديث: الاكتحال فيه بدعة، ابتدعها قتلة الحسين».

<sup>(</sup>٢) انظر «اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٣٠١،٣٠٠،٢٩٩).

#### فصل

## [ بدعة قراءة سورة الأنعام في ركعة في صلاة التراويح ]

ومن البدع قراءة سورة الأنعام في ركعة، في صلاة التراويح، ويروون فيه حديثاً لاأصل له.

عن ابن عباس عن أبي بن كعب \_ رضي الله عنهما \_: عن النبي \_ عَلِيلِة \_ قال:

«أُنزلت سورة الأنعام، جملة واحدة، يشيعها سبعون أَلف ملكِ لهم زجلٌ بالتسبيح والتحميد»(١).

وهذا الحديث اسناده ضعيف مظلم، فاغتر بذلك من سمعه من عوام المصلين. ثم لو صحّ هذا الحديث لم يكن فيه دلالةٌ على استحباب قراءتها في ركعة، فقراءتها في ركعةٍ واحدةٍ بدعةٌ من وجوه:

أحدها: تخصيص ذلك بسورة الأنعام دون غيرها، فيوهم أن

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني: المعجم الصغير: (١/٨١).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٤٤/٣) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما. وفيه يوسف بن عطية الصفار، وهو ضعيف.

قاله الهيثمي في «مجمع الزوائد»: (۱۹/۷–۲۰).

وقال الحافظ ابن حجر في «الكافي الشّافي في تخريج أحاديث الكشّاف»: (٦٣/٤): «أخرجه الثعلبي من حديث أبي بن كعب بتامه، وفيه أبو عصمة، وهو متهم بالكذب».

قلت:

وفيه: زيد العمّي أيضاً، وهو ضعيف.

انظر: «الباعث»: (ص ۸۲).

ذلك سنة فيها، دون غيرها، والأمر بخلاف ذلك.

الثاني: تخصيص ذلك بصلاة التراويح دون غيرها.

الثالث: مافيه من التطويل على المؤمنين، ولاسيما على من يجهل ذلك من عادتهم، فَيَقْلَق ويَضَجَر ويَسْخَط، ويَكْرَهُ العبادة.

الرابع: مافيه من مخالفة السنة من تقليل القراءة في الركعة الثانية عن الأولى، وقد عكس صاحب هذه البدعة قضية ذلك، وخالف الشريعة، ولاقوة إلا بالله.

# [ بدعة جمع آيات سجدات القرآن في الركعة الأخيرة من التراويح ]

وابتدع بعضهم بدعة أخرى، وجمع آيات سجدات القرآن عقيب ختم القرآن في صلاة التراويح في الركعة الأخيرة، فيسجد بالمأمومين جميعاً (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: (الباعث): (ص ۸۲–۸۳).

وينبغي للمسلم أن يتجنّب ما أحدث من الذّكر بعد كل تسليمتين من صلاة التراويج، ومن رفع أصواتهم بذلك، والمشي على صوت واحدٍ، فإن ذلك كلّه من البدع.

#### فصل

## [ التماوت في الكلام والمشي ]

وإن مما ابتدع وأستميل به قلوب العوام والجهال: التَّماوت في الكلام والمشي حتى صار ذلك شعاراً لمن يريد أن يُظن به النُسك والتَّورع.

## [ صفة الرسول عَلِيهِ وأصحابه في الكلام والمشي ]

فليعلم أن الدين بخلاف ذلك، وهو ماكان عليه التبي — عليه التبي لله وأصحابه، ثم السلف الصالح، كما سنورد من أخبارهم في ذلك، وصفاتهم في حركاتهم وسكناتهم فقد كان سيد الأولين. والآخرين، إذا مشى تَقَلَّعُ كأنما يمشي من صبب (١).

وفي «سُنن أبي داود» عن أنس قال: (كان رسول الله \_ عَلَيْتُهُ \_ إذا مَشَى كَأَنَّما يهوي في

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في «زاد المعاد»: (۱٦٧/١):

<sup>«</sup>التقلّع: الإرتفاع من الأرض بجملته، كحال المنحطّ من الصّبب، وهي مشية أولي العزم والهمّة والشجاعة، وهي أعدل المشيات، وأروحها للأعضاء وأبعدها من مشية الهوج والمهانة والتماوت، فإن الماشي، إما أن يتماوت في مشيه، ويمشي قطعة واحدة، كأنه خشبة محمولة، وهي مشية مذمومة قبيحة، وإما أن يمشي بانزعاج واضطراب، مشي الجمل الأهوج، وهي مشية مذمومة أيضاً، وهي دالة على خفة عقل صاحبها، ولاسيما إن كان يُكثر الالتفات حال مشيه يميناً وشمالاً، وإما أن يمشي هوناً، وهي مشية عباد الرحمن، كما وصفهم في كتابه».

صَبوب)(١) .

وفي رواية: (كان إذا مشي تَقَلَّع)<sup>(٢)</sup>.

> وفي رواية: (إذا زال زال قَلعَاً).

والمعنى: أنه كان يرفع رجليه من الأرض رفعاً بائناً بقوة، ما الأرض رفعاً بائناً بقوة، ما الله من الأرض رفعاً بائناً بقوة، ما الله على المتيالاً، ويقارب خطاه تنعماً، وجاء في صفته على المتي هوناً .

قال ابن الأنباري: معناه: كان يميل في مشيه، كما يميل الغُصنُ

(١) هذا لفظ حديث أبي الطفيل، كما في «سنن أبي داود»: (٢٦٧/٤) رقم (٤٨٦٤) ولفظ حديث أنس:

«كان النبي \_ عَلِيْنَةٍ \_ إذا مشى كأنه يتوكأ».

أخرجه:

أبو داود: كتاب الأدب: باب في هدي الرَّجُل: (٢٦٦/٤) رقم (٤٨٦٣). والترمذي: الجامع: كتاب اللباس: باب ماجاء في الجُمَّة واتخاذ الشَّعَر: (٢٣٣/٤) رقم (١٧٥٤) والشمائل: رقم (٢).

وأبو يعلى: المسند: (٢/٥/٦) رقم (٣٧٦٤) ومن طريقه:

أبو الشيخ: أخلاق النبي عَلِيْكُ وآدابه: (ص ٩٣).

والبغوي: «شرح السنّة»: (۲۲۰/۱۳) رقم (۳٦٤٠).

وسنده ضعيف، فيه حميد الطويل، مدلس، وقد عنعن.

(٢) أُخرجه ابن سعد: الطبقات الكبرى: (١٠/١ع-٤١١) من طريقين عن علي رضي الله عنه.

والحديث صحيح.

انظر: «صحيح الجامع الصغير»: رقم (٤٧٨٤).

إذا حركته الرياح. والهون معناه: الرفق والتثبت، وهو معنى قوله — تعالى —: ﴿يمشون على الأرض هونا ﴾(١) والمحمود من ذلك: ترك العجلة المفرطة، وترك التكاسل والتثبيط والتماوت، ولكن بين ذلك.

وفي كتاب «شرح السنة» عن ابن عباس ــ رضي الله عنه ــ: (إذا مشى مشيا مجتمعاً، يعرف أنه ليس بمشي تماجن ولاكسلان).

وروى عن الشفاء بنت عبدالله أنها رأت فتياناً يقتصدون في المشى رويداً، فقالت:

(ما هؤلاء؟ فقالوا: نساك فقالت: كان والله عمر \_ رضي الله عنه \_ إذا تكلم أسمع، وإذا مشى أسرع، وإذا ضرب أوجع، وهو النّاسك حقاً)(٢).

وعن عبيد الله بن عبدالله قال:

لم يكن البر يعرف في عمر وابنه حتى يقولا أو يفعلا.

قال يزيد بن هارون أُخبرنا عبيد الله بن عبدالله بن أُويس المدني عن سالم نحوه، قال:

قلت: يا أبا بكر ما تعني بذلك؟ قال: لم يكونا مؤنثين ولا

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: آية رقم (٦٣).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن سعد: الطبقات الكبرى: (۲۹۰/۳).
 وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص۲۹۱).

متماو تين<sup>(۱)</sup>.

وفي كتاب «الكامل» لأبي العباس المبرد قال:

ويروى أن عائشة \_ رضي الله عنها \_ نظرت إلى رجل متماوت، فقالت: قد كان عمر قارئاً، فكان إذا مشى أسرع وإذا قال أسمع، وإذا ضرب أوجع.

قال: ويروى أن عمر نظر إلى رجل يظهر النُسك، يتماوت في مشيته، فخفقه بالدرة، وقال: لا تمت علينا ديننا، أماتك الله.

وروى الإمام أحمد بإسناده إلى أبي الدرداء قال: استعيذوا بالله من خشوع النّفاق. قيل: وما خشوع النّفاق! قال: أن ترى الجسد خاشعاً، والقلب ليس بِخَاشِع<sup>(٢)</sup>

وقال سفيان الثوري:

سيأتي أُقوامٌ يخشعون رياءً وسمعة، وهم كالذئاب الضواري، غايتهم الدينار والدرهم من الحلال والحرام<sup>(٣)</sup>.

وقال أبو حاتم الرازي:

كان أحمد بن حنبل إذا رأيته تعلم أنه لايظهر النَّسك، ورأيت عليه نعلاً لايشبه رأس نعل القراء له رأسٌ كبيرٌ معقف، وشراكه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد: الطبقات الكبرى: (٢٩١/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد: الزهد: (١٧٦).

<sup>(</sup>٣) الباعث على انكار البدع والحوادث: (ص ٧٩). وأخرج نحوه عن سفيان: أبو نعيم: حلية الأولياء: (٨٢/٧).

مشبك، كأنه أُشتريَّ له من السوق، ورأيت عليه إزاراً وجبة. بردٍ مخططة.

قال عبدالرحمن:

أراد بهذا \_ والله أعلم \_ ترك التزي بزي القراء، وإزالته عن نفسه مايشتهر به (١).

وقال الإمام أبو عبدالله محمد / بن إبراهيم البوشنج: [١٩] ما رأيت أحدا في عصر أحمد، أجمع منه ديانة وصيانة، وأبعد من التماوت (٢).

وقالِ المروزي:

رأيت أبا عبدالله إذا كان في البيت، كان عامة جلوسه متربعاً خاشعاً، وإذا كان خارج بيته، لم تبن منه شدة خشوع، كما كان في بيته (٣).

## [ التحذير من التماوت ]

وقال البُوَيْطِي صاحب الإمام الشافعي ــ رضي الله عنه ــ: احذر كل مُتَمَاوت، فإنه مُلِدُّ<sup>(٤)</sup> ــ هو مَفْعَل من اللُدَدِ، وهي الخُصُومة ــ

<sup>(</sup>١) ذكره ابن أبي حاتم في «مقدمة الجرح والتعديل»: (ص ٣٠٦).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي: «مناقب الإمام أحمد بن حنبل»: (ص ٢١٤).

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه: (ص ٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) فسر ابن تيمية ـــ رحمه الله تعالى ـــ اللدد: بالميل والإعوجاج عن الحق. وذكر أنه على نوعين:

أحدهما: أن تكون مجادلته وذبه عن نفسه مع الناس.

قال الله تعالى: ﴿وهو أَلَدُّ الخصام﴾(١).

وفي «صحيح البخاري»:

عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت:

إذا أُعجبك حُسن عمل امريءٍ، فقل: ﴿اعملوا فسيرى الله عملكم ورسُولُه والمؤمِنُون ﴿(٢) ولا يَسْتَخِفَنَّكَ أَحد(٣).

وعن محمد بن أبي عائشة قال:

كان يقال: لا تكن ذا وجهين، وذا لسانين، تظهر للناس أنك تخشى الله وقلبك فاجرٌ (٤).

<sup>=</sup> والثاني: فيما بينه وبين ربه، بحيث يقيم أعذار نفسه، ويظنها محقة، وقصدها حسناً، وهي حائنة ظالمة، لها أُهواء خفية.

انظر: «مجموع الفتاوى الكبرى»: (١٤/١٤).

وخبر البويطي عند الآبري «ت ٣٦٣هـ» في «مناقب الشافعي»، كذا في «الباعث»: (ص ٨٠).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية رقم (٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: آية رقم (١٠٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب التوحيد: باب قول الله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الرَّسُولَ بِلْغُ مَا أُنْزِلَ إليك من ربك ﴾: (٥٠٣/١٣) \_ مع فتح الباري، تعليقاً.

ووصله في «خلق أفعال العباد»: رقم (١٨٦).

ووصله أيضاً:

مِعمر: الجامع: (٤٤٧/١١) رقم (٢٠٩٦٧ ــ مع مصنف عبدالرزاق).

وابن أبي حاتم، كما في «تغليق التعليق»: (٥/٣٦) و«فتح الباري»: (١٣/٥٠٥) و«الدر المنثور»: (٢٧٦/٣).

<sup>(</sup>٤) الباعث على إنكار البدع والحوادث: (ص ٨٠).

وسأل راجل الكتاني، فقال له: أوصني؟ فقال له: كُنْ كَمَا تُرِي النّاس، وإلّا فَأدِ: النَّاس ما تكون(١).

وقال المدائني:

كتب عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ إلى عمرو بن العاص \_ رضي الله عنه \_ وهو واليه بمصر: رُفِعَ إليَّ أَنك تبكي في مجلسك، فإذا جلست، فكن كسائر الناس، ولا تبك (٢).

وأُخرج الحافظ أَبو القاسم في «تاريخه» عن مكحول: عن رسول الله \_ عَلَيْتُهِ \_ أَنه قال:

«لا تكونوا عيابين، ولا مَدَّاحين، ولا طَعَّانين، ولا متاوتين» (٣).

وأخرج أيضاً في ترجمة [إبراهيم بن أدهم] (٤) بإسناده: عن عبدالرحمن بن مهدي قال:

قلت لابن المبارك. إبراهيم بن أُدهم فمن سمع؟ قال: قد سمع من الناس، ولكن له فضل في نفسه، صاحب سرائر، وما رأيته يُظْهِرُ

<sup>(</sup>١) طبقات الصوفية: (ص ٣٧٤) للسلمي.

<sup>(</sup>۲) الباعث على إنكار البدع والحوادث: (ص ۸۰).

<sup>(</sup>٣) أحرجه ابن المبارك: الزهد: رقم (٣٩١).

ومن طريقه :

أبو القاسم ابن عساكر: تاريخ دمشق: كما في «كنز العمال»: (٧٦/١٦). والحديث مرسل.

<sup>(</sup>٤) مابين المعكوفتين سقط من المخطوط.

تسبيحاً، ولاشيئاً من الخير، ولا أكل مع قوم طعاماً، إلا كان آخر من يَرْفَع يده من الطعام(١).

وأخرج أيضاً عن عاصم بن كليب عن أبيه قال:

لقيت عبدالرحمن الأسود، وهو يمشي بجنب الحائط، فقلت له: مالك؟ فقال: أكره أن يستقبلني إنسان، فيسألني عن شيء. فقلت: لكن عمر شديد الوطيء على الأرض، له صوت جهوري (٢).

وروى البيهقى عن ابن المبارك \_ رحمه الله \_ قال:

إنه ليعجبني من القراء، كل طلق مضحاك، فأما من تلقاه بالبشر، ويلقاك بالعبوس كأنه يمن عليك بسلامه، أو بعلمه، فلا أكثر الله في القراء مثله(٢).

وهذه الطلاقة التي أشار إليها، هي التي كانت تُعرف من أخلاق رسول الله \_ عَلَيْكُم \_ وكانت هي الغالب على أصحابه وسادات المتقدمين / من الأئمة الجامعين بين العلم والعمل، كسعيد بن المسيب، إمام أهل المدينة، وسيد التابعين في وقته مع خشونته المعروفة في أمر الله \_ تعالى \_ وكعامر الشعبي، من أئمة الكوفة، وابن سيرين من أئمة البصرة، والأوزاعي من أئمة الشام، والليث بن سعد من أئمة مصر، وغيرهم \_ رضي الله عنهم \_ فقد عرف ذلك من وقف على أخبارهم،

<sup>(</sup>۱) الباعث على إنكار البدع والحوادث: (ص ۸۱) والبداية والنهاية (۱۳۷/۱۰) وسير أعلام النبلاء: (۳۹۳/۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٩١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو القاسم ابن عساكر في «تاريخ دمشق» في ترجمة «عبدالله بن المبارك» كذا في «الباعث»: (ص ٨١).

وهي طريقة الشافعي ــ رحمه الله ــ (١).

قال الشيخ جمال الدين أبو الفرج بن الجوزي \_ رحمه الله \_: (إذا سكن الخوف القلب، أوجب الخشوع في الظاهر، وأن يملك صاحبه، فتراه مطرقاً متأدباً متذللاً، وكانوا \_ رضي الله عنهم \_ يجتهدون في ستر مايظهر من ذلك.

فكان محمد بن سيرين \_ رحمه الله \_ يبكي بالليل، ويضحك بين الناس في النهار.

ولسنا نأمر العالم بالإنبساط بين العوام، فإن ذلك يؤذيهم.

فقد قال على بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_:

إذا ذكرتم العلم فأكظموا عليه، ولا تخلطوه بضحك، فتمجه القلوب(٢).

ومثل هذا لا يسمى رياء، لأن قلوب العوام، تضيق عن التأويل للعالم، إذا تفسح في المباح، فينبغي أن يتلقاهم بالصمت والأدب. وإنما المذموم تكلف التخشع والتباكي ومطأطأة الرأس، ليرى بعين الزهد والتهيؤ للمصافحة، وتُقْبِيل اليد. وربما قيل له: ادع لنا، فيتهيأ للدعاء، كأنه يستنزل الإجابة. وقد ذكرنا عن إبراهيم النخعي أنه قيل

<sup>(</sup>۱) الباعث على إنكار البدع والحوادث: (ص ۸۱-۸۲). واصلاح المساجد من البدع والعوائد: (۱۷۸-۱۷۹).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الدارمي: السنن: (۱٤٣/۱).
 وأبو نعيم: حلية الأولياء: (۲۰۰/۷).

والبيهقي: المدخل إلى السنن الكبرى: رقم (٤٩٥) و(٤٩٦).

وأخرج أبو نعيم نحوه في «الحلية»: (٣٦٨،٣٦٢/٦) من قول الثوري.

له: ادع لنا. فكره ذلك. وكان من الخائفين، من حمله الخوف على شدة الحياء والذل، فلم يرفع رأسه إلى السماء. وليس هذا بفضيلة، لأنه لا خشوع فوق خشوع رسول الله \_ عَيْسَة \_ فقد كان كثيراً مايرفع رأسه إلى السماء. وفيه دليل على استحباب النظر إلى السماء لأجل الإعتبار بآياتها، وقال تعالى:

وأفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيّناها ومالها من فروج (١).

وقال تعالى:

وقل انظروا ماذا في السموات والأرض وما تُغْني الآيات والنذر عن قوم لا يؤمنون (٢).

وعن أبي سلمة بن عبدالرحمن \_ رضي الله عنه \_ قال:
لمن يكن أصحاب رسول الله \_ عليه \_ متحدقين ولا متاوتين،
وكانوا يتناشدون الشعر في مجالسهم، ويذكرون أمر جاهليتهم، فإذا أريد أحد منهم على شيء من أمر دينه، دارت حماليق عينيه، كأنه مجنون (٣).

<sup>(</sup>١) سورة ق : آية رقم (١).

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: آية رقم (١٠١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: الأدب المفرد: (٨١).

وابن أبي شيبة: باسناد حسن.

قاله الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: (١٠/١٠).

وأخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٩٠–٢٩١) من طريق البخاري. وله شاهد من حديث جابر بن سمرة ولفظه:

<sup>«</sup>كان أصحابه عَلِي يتناشدون الشعر، ويتذاكرون أشياء من أمور الجاهلية، وهو ...

وعن محمد بن عبدالله القرشي عن أبيه قال:

نظر عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ إلى شاب قد نكس رأسه، فقال: ياهذا ارفع رأسك / فإن الخشوع لا يزيد على ما في [٢٠] القلب، فمن أظهر للناس خشوعاً فوق ما في قلبه، فإنما أظهر نفاقاً على نفاق(١).

وعن كهمس بن الحسين: أن رجلاً تنفس عند عمر، كأنه يتحازن، فلكزه عمر. أو قال: فكلمه(٢).

وقد كان السلف يسترون أحوالهم، ويَتَصَنَّعون بترك التَصنُّع)(٣).

الطيالسي: المسند: رقم (٧٧١).

وأحمد: المسند: (١٠٥،٩١،٨٨،٨٦/٥).

والترمذي: كتاب الأدب: باب ماجاء في انشاد الشعر: (٥/ ١٤٠) رقم (٢٨٥٠). وقال:

«هذا حديث حسن صحيح».

وانظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة: رقم (٤٣٤).

- (١) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٩١).
- (٢) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٩١).
  - (٣) تلبيس إبليس: (ص ٢٩١-٢٩١).

<sup>=</sup> ساكت، فربم تبسم معهم».

أخرجه :

#### فصل

## [ الزواج: بدعية تركه وحكمه ]

ومن الأُمور المتبدعة: الإنفراد، وترك النّكاح، رغبة عنه، وذماً له.

اعلم ــ رحمك الله ــ أن النكاح مع خوف العَنَتِ واجب، ومن غير خوف العنت سنة مؤكدة عند جمهور العلماء.

ومذهب أبي حنيفة والإمام أحمد \_ رضي الله عنهما \_ أنه افضل من جميع النوافل، لأنه سبب في وجود الولد.

وقد قال \_ عَلَيْتُهُ \_: «تناكحوا تناسلوا»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق: المصنف: (۱۷۳/٦) رقم (۱۰۳۹۱). من حديث سعيد بن أبي هلال مرسلاً.

وله شاهد صحيح من حديث معقل بن يسار، بلفظ:

<sup>«</sup>تزوجوا الودود الولود فإني مكاثرٌ بكم».

أخرجه النسائي: كتاب النكاح: باب كراهية تزويج العقيم: (٦٥/٦-٦٦). وأبو داود: كتاب النكاح: باب النهي عن تزويج من لم يلد مِنَ النساء: (٢/٢٥) رقم (٢٠٥٠).

وابن حبان: الصحيح: رقم (١٢٢٩ \_ موارد الظّمآن).

والحاكم: المستدرك: (١٦٢/٢).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٨١/٧).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٦٢/٣) من طريق المستلم بن سعيد عن منصور بن زاذان عن معاوية بن قرّة عن معقل بن يسار رفعه.

قال أبو نعيم: «غريب من حديث منصور، تفرّد به المستلم».

قلت: ولا يضره، إذ المستلم ثقة، وثّقه أحمد وابن حبان. وقال الجاكم: «صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي في «التلخيص». وللحديث شواهد، منها: حديث أنس بن مالك. أخرجه أحمد: المسند: (٢٤٥،١٥٨/٣). وابن حبان: الصحيح: رقم (١٢٢٨ ــ موارد الظّمآن). وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٢١٩/٤). والقضاعي: مسند الشهاب: (٢١٤) رقم (٤٤٢). والبيهقى: السنن الكبرى: (٨١/٧). والبزّار: (١٤٨/٢-١٤٩) رقم (١٤٠٠ ـ كشف الأستار). وسعيد بن منصور: السنن: رقم (٤٩٠). من طريقين فيهما ضعف عن أنس رضى الله عنه رفعه. وله شاهد آخر من حديث أبي أمامة. أخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (٧٨/٧) من طريق محمد بن ثابت البصري عن أبي غالب عن أبي أمامة. ومحمد بن ثابت ضعيف. وشاهد آخر من حديث عائشة، وهو الآتي، وفيه: «... وتزوجوا فإني مكاثر بكم الأمم». وشاهد آخر أيضاً، من حديث رجل من أصحاب النبي عَلَيْكُم. أخرجه أبو يوسف: الآثار: رقم (٩١٦). وسنده ضعيف أيضاً. (١) أخرجه ابن ماجة: كتاب النكاح: باب ماجاء في فضل النكاح: (٩٢/١) رقم (١٨٤٦) من حديث عائشة رضي الله عنها.

وإسناده ضعيف، لا تفاقهم على ضعف عيسى بن ميمون المديني.

وعن سعد بن أبي وقاص قال: (رد النبي \_ عَلِيْكُ \_ على عثمان بن مظعون التَّبَتُّلَ، ولو أَذن له لاخْتَصَيْنَا)(١).

= ولكن له شواهد، منها:

حديث أنس بن مالك الطّويل، وفي آخره:

«فمن رغب عن سنّتي، فليس مني».

أخرجه:

البخاري: كتاب النكاح: باب الترغيب في النكاح: (١٠٤/٩) رقم (٥٠٦٣ \_ مع فتح الباري).

ومسلم: كتاب النّكاح: باب استحباب النّكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنة: (١٠٢٠/٢) رقم (١٤٠١).

(۱) أخرجه البخاري: كتاب النّكاح: باب ما يُكره من التَبَتُّل والخِصَاء: (۱۱۷/۹) رقم (۵۰۷۳) و (۵۰۷۶) ــ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب النّكاح: باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنة: (١٠٢٠/٢) رقم (١٤٠٢).

وأحمد: المسند: (۱۷۲،۱۷۵،۱۷۳/۱).

وابن ماجة: كتاب النّكاح: باب النهي عن التَبَتُّل: (٥٩٣/١) رقم (١٨٤٨). والترمذي: كتاب النّكاح: باب ماجاء في النهي عن التَبَتُّل: (٣٩٤/٣) رقم (١٠٨٣) وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

والنسائي: كتاب النكاح: باب النهي عن التّبَتُّل: (٥٨/٦).

والدارمي: السنن: (١٣٣/٢).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٧٩/٧).

وأبو يعلى: المسند: (١٢٠/٢) رقم (٧٧٨) و(١٢٨/٢) رقم(٨٠٢).

وعبدالرزاق: المصنف: (١٦٨/٦).

وعن أنس ــ رضي الله عنه ــ:

أن نفرا من أصحاب النبي \_ عَلَيْكَ \_ سألوا أزواج النبي \_ عَلَيْكَ \_ سألوا أزواج النبي \_ عَلَيْكَ \_ عن عمله في السر، فأخبروهم. فقال بعضهم: أما أنا فلا أنام على فراش. وقال بعضهم لا آكل اللَّحْم. وقال بعضهم: أما أنا لا أتزوج النساء. وقل بعضهم: أصوم ولا أفطر. فبلغ ذلك النبي \_ عَلَيْكَ \_ \_

فحمد الله، وأثنى عليه. ثم قال:

«ما بال أقوام قالوا كذا وكذا !! لكني أصوم وأفطر، وأصلي وأنام، وأتزوج النساء، وآكل اللحم، فمن يرغب عن سنتي فليس مني»(١).

متفق عليه.

وعن محمد بن سلم قال:

قال شداد بن أوس: زوجوني، فإن رسول الله \_ عَلَيْكُم \_ أُوصانى أَن لا أَلقى الله \_ عز وجل \_ عزباً (٢)،

وعن أبي ذر ـــ رضي الله عنه ـــ قال: دخل على رسول الله ــ عَلِيْكُ ــ رجلٌ يقال له: عكَّاف بن

بشر التميمي فقال له رسول الله \_ عَلَيْكُ \_:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب النكاح: باب الترغيب في النكاح: (۱۰٤/۹) رقم (۱۰۲۳) مع الفتح).

ومسلم: كتاب النكاح: باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنة: (١٠٢٠/٢) رقم (١٤٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٩٣).

يا عكاف، هل من زوجة؟ قال: لا. قال: ولا جارية؟ قال: لا. قال: وأنت مُوسِرٌ!! قال: نعم. قال: إذن أنت من إخوان الشياطين، لو كنت من النصارى كنت رهبانيهم، إنَّ سنتنا النكاح، وشراركم عزابكم، ما للشيطان من سلاح أبلغ في الصالحين من النساء(١).

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال:

لعن رسول الله \_ عَلَيْكُ \_ مخنثي الرجال، الذين يتشبهون بالنساء والمترجلات من النساء، المتشبهات بالرجال، والمُتَبَتَّلين من الرجال، الذين يقولون: لا نتزوج، والمتبتلات من النساء، اللاتي يقلن

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق: المصنف: (۱۷۱/٦) رقم (۱۰۳۸۷) ومن طریقه: أحمد: المسند: (۱۳/۵–۱۶٤) ومن طریقه: ابن الجوزي: تلبیس إبلیس: (ص ۲۹۳) عن محمد بن راشد عن مكحول عن رجل عن أبي ذر قال جاء عكاف ابن بشر وساقه.

والمبهم هو غضيف بن الحارث.

وشذ فيه محمد بن راشد فقال: «ابن بشر التميمي» والصواب: «ابن وداعة الهلالي» فقد رواه الطبراني في «مسند الشاميين» والعقيلي في «الضعفاء الكبير»: (٣٥٦/٣) من طريق برد بن سنان عن مكحول عن عطية بن بسر الهلالي عن عكاف بن وداعة الهلالي وذكره.

ورواه أبو يعلى وابن منده والعقيلي في «الضعفاء الكبير»: (٣٥٦/٣) وابن السكن من طريق معاوية بن يحيى عن سليمان بن موسى عن مكحول عن غضيف بن الحارث عن عطية بن بسر المازني قال: جاء عكاف بن وداعة الهلالي وساقه إلا أن ابن السكن قال عن عطية عن عكاف.

فاتفقت الطرق على أنه عكاف بن وداعة الهلالي، وشذ محمد بن راشد، فقال: عكاف بن بشر التميمي، وخالف في الإسناد أيضاً.

والطرق المذكورة كلها لا تخلو من ضعفٍ واضطراب.

انظر: «الإصابة»: (٢/٥٩٥-٤٩٦).

وقال أبو بكر المروزي سمعت أبا عبدالله أحمد بن حنبل \_ رضى الله عنه \_ يقول:

(ليس العزوبيَّة من أمر الإسلام في شيء، النبي – عَلَيْكِة – تزوج أربع عشرة، ومات عن تسع. ثم قال: لو كان بشر الحافي تزوج كان تم أمره كله. ولو ترك الناس النكاح، لم يغزو ولم يحجوا، ولم يكن كذا، ولم يكن كذا. وقد كان رسول الله – عَلَيْكِة – يصبح، وماعند أحدٍ من أهله شيء، وقد كان يختار النكاح، ويحث عليه، وينهى عن التَبَتُّل، فمن رغب عن فعل النبي – عَلَيْكِة – فهو على غير الحق. ويعقوب – عليه السلام – في حزنه تزوج ووُلِدَ له.

وقد قال النبي \_ عَلَيْكُ \_:

«حبب إليّ من دنياكم ثلاث: النساء والطيب وجعلت قرة عيني

<sup>(</sup>١) أخرجه العقيلي: الضعفاء الكبير: (٢٣٢/٢).

وأحمد: المسند: (٢٨٩/٢).

ومن طريقه:

ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٢٩٣\_٢٩٤).

وإسناده ضعيف جداً.

فيه طيب بن محمد، لا يكاد يعرف، كما في «الميزان»: (٣٤٦/٢).

ولكن أخرج البخاري: (٣٣٢/١٠) وأحمد: (٣٩٩/١) وأبو داود: (٦٠/٤) والترمذي: (٥/٥١-١٠٦) وابن ماجة: (٦١٤/١) من حديث ابن عباس قال: «لعن رسول الله عليه المُتَشبهات بالرجال من النساء، والمُتشبهين بالنساء من الرجال».

في الصلاة»(١).

وقال إبراهيم بن أدهم:

(لبكاء الصبي بين يدي أبيه يطلب منه خبزاً أفضل من كذا وكذا، أين يلحق المُتَعَبِّد العزب من صاحب العيال) (٢).

(١) أخرجه أحمد: المسند: (٢٨٥،١٩٩،١٢٨/٣).

وابن سعد: الطبقات الكبرى: (٣٩٨).

والنسائي: كتاب عشرة النساء: باب حب النساء: (٦١/٧).

والحاكم: المستدرك: (١٦٠/٢).

ومحمد بن نصر: تعظیم قدر الصلاة: (۳۳۲،۳۳۱/۱) رقم (۳۲۲) و(۳۲۳). وأبو يعلى: المسند: (۱۹۹/۱–۲۳۷،۲۰۰) رقم (۳۶۸۲) و(۳۵۳۰)

والبيهقي: السنن الكبرى: (٧٨/٧).

والديلمي: الفردوس: (١٤٣/٢) رقم (٢٧٣٣).

وأبو الشيخ: أخلاق النبي عَلِيْكِ: (ص ٢٢٩،٩٨).

والطبراني: المعجم الصغير: (٢٦٢/١).

وسنده حسن .

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وصححه ابن القيّم في «زاد المعاد»: (١٥٠/١-١٥١) وقال:

«ومن رواه: حبب إليَّ من دنياكم ثلاث، فقد وهم، ولم يقل عَلِيْ «ثلاث»، والصلاة ليست من أُمور الدنيا التي تضاف إليها».

وقال ابن كثير في «الشمائل»: (ص ٣٨) في الرواية التي فيها «من دنياكم»: «وليس بمحفوظ بهذا، فإن الصلاة ليست من أمور الدنيا، وإنما هي من أهم شئون الآخرة».

(٢) انتهى كلام أحمد بن حنبل، كما في «تلبيس إبليس»: (ص ٢٩٤). ومقولة إبراهيم بن أدهم، ليست له، وإنما هي لأحمد. والصحيح أن أبا بكر المروزي قال: قلت: فإن إبراهيم بن آدهم يحكى عنه بأنه قال: لروعة صاحب عيال، فما قدرت أن أتم الحديث، حتى صاح بي، وقال: وقعنا بنيات الطرق، انظر عافاك الله، ما كان عليه نبينا \_ عليه نبينا \_ وأصحابه، ثم قال: وساق المقولة المذكورة.

واعلم ــ رحمك الله ــ أن من ترك النكاح مع الحاجة إليه، فقد خاطر ببدنه ودينه، وإن لم يكن به حاجة فقد فاتتة الفضيلة.

> وفي «الصحيح» عن أبي هريرة ــ رضي الله عنه ــ: عن النبي \_ عَلِيلَةٍ \_ أنه قال: «وفي بضع أحدكم صدقة»(١) الحديث.

ويفوته أيضاً فضيلة النفقة، ففي «الصحيح» أيضاً:

عن رسول الله \_ عَلَيْتُهُ \_ قال:

«دينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته في رقبة، ودينار تصدقت به على مسكين، ودينار أنفقته على أهلك أعظمها أجراً، الذي أنفقته على أهلك»(٢).

فإن قيل: النكاح يوجب الميل إلى الدنيا. قلنا: هذا خلاف الشريعة، فإن النبي \_ عَلِيلَةً \_ إمام الزاهدين، كان أكثر هذه الأمة نساءً (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: كتاب الزكاة: باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف: (۲۹۷/۲) رقم (۱۰۰۳).

وأحمد: المسند: (١٦٨،١٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: كتاب الزكاة: باب فضل النفقة على العيال والمملوك: (٦٩٢/٢) رقم (۹۹۹).

<sup>(</sup>٣) أخرج البخاري: كتاب النكاح: باب كثرة النساء: (١١٣/٩) رقم (٥٠٦٩) بسنده إلى سعيد بن جبير قال:

<sup>«</sup>قال لی ابن عباس: هل تزوجت؟

قلت: لا .

قلت: لا . قال: فتزوج، فإن خير هذه الأمة، أكثرها نساءً».

وأخرجه سعيد بن منصور: السنن: رقم (٤٩٤).

وهو الذي قال:

«تناكحوا تكثروا، فإني أباهي بكم الأمم»(١).

فأمر به والأمر يقتضي الوجوب، فأما تركه ليقال: زاهد، والعوام تعظم هذا، فيقولون: ما عرف امرأة قط، فهذه رهبانية، تخالف الشريعة.

## [ شبه تاركي الزواج والرد عليها ]

وقال بعضهم: ينبغي أن لا يُشغل قلبه التَّزويج. فإنه يُشغلُه عن الله. فيرى هذا ان الأُنس الطبيعي بالزوجة، ينافي أنس القلوب بطاعة، وليس هذا كذلك.

والله \_ سبحانه وتعالى \_ قد مَنَّ على الخلق بقوله: ﴿ جعل لكم من أَنفسكم أَزواجاً لِتَسْكُنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة ﴾ (٢).

وفي الحديث الصحيح عن جابر \_ رضي الله عنه \_: أن النبي \_ عَلِيْكُ \_ قال: «هَلاَّ بكراً تلاعبها وتلاعبك» (٣).

أي: هلا تزوجت بكراً، / لما أُخبره أَنه تزوج ثيباً، وما كان يدله [١/٢١] على ما يقع أُنسه بالله، أما ترى أن رسول الله \_ عَلِيْكُ \_ كان ينبسط

<sup>(</sup>۱) مضى تخريجه (ص ۲۰۵).

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: آية رقم (٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب النكاح: باب نكاح الأبكار: (١٢١/٩) رقم (٧٩،٥) و (٥٠٧٠) \_ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب الرضاع: باب استحباب نكاح البكر: (۱۰۸۷/۲) رقم (۷۱۰) =

إلى نسائه، ويسابق زوجته عائشة (١)، أكان خارجاً عن الأنس بالله (!!) هذه جهالات بالعلم .

## [ ذم ترك طلب الأولاد ]

وبعضهم يقول: الذي يريد الولد أحمق، لا للدنيا ولا للآخرة، إن أراد أن يأكل أو ينام أو يجامع، نَغَص عليه. وإذا أراد أن يَتَعَبَّد شغله. وهذا أيضاً غلط عظيم، لأنه لما كان مراد الله \_ تعالى \_ من إيجاد الخلق اتصال دوامها، إلى أن ينقضي أجلها، حث الله

= وسعيد بن منصور: السنن: رقم (٥١٠) و(١١٥).

والنسائي: كتاب النكاح: باب نكاح الأبكار: (٦١/٦).

والترمذي: كتاب النكاح: باب ماجاً في تزويج الأبكار: (٤٠٦/٣) رقم (١١٠٠) وقال: «حديث حسن صحيح».

وَأَبُو دَاوِدُ: كَتَابِ النَّكَاحِ: بَابِ فِي تَزُويِجِ الْأَبْكَارِ: (٢٢٠/٢) رقم (٢٠٤٨). وابن ماجة: كتاب النكاح: باب تزويج الأبكار: (٩٨/١) رقم (١٨٦٠).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٨٠/٧).

والبغوي: شرح السنة: (١٤/٩).

والطيالسي: المسند: رقم (١٧٠٧،١٧٠٦).

وأحمد: المسند: (۳۹۰،۳۷۲،۳۷۸،۳۱۴،۸۵۸،۳۲۲۳۷).

والحميدي: المسند: (١٤/٢) رقم (١٢٢٧).

والآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (٤) و(٥).

(۱) مسابقة النبي \_ عَلِيْكُ \_ لزوجه عائشة صحيحة، أخرجها: أحمد: المسند: (۲/۳۹/۳۹/۱۱،۱۸۲،۱۲۹،۲۹۷).

والحميدي: المسند: (١٢٨/١) رقم (٢٦١).

والطيالسي: المسند: رقم (١٤٦٢).

وابن حبان: الصحيح: رقم (١٣١٠ ــ موارد الظمآن).

وأبو داود: السنن: (۲۶۳/۷ ــ مع عون المعبود).

الآدمي على سبب ذلك، تارة من حيث الطبع، بإيقاد نار الشهوة، وتارة من باب الشرع، بقوله:

﴿ وَأَنْكِحُوا الأَّيامي منكم ﴾ (١).

وقول الرسول ــ عَلَيْكُ ــ:

«تناكحوا تناسلوا أباهي بكم الأمم يوم القيامة، ولو بالسّقط» (٢).

وقد طلب الأنبياء الأولاد، وتسبب الصالحون إلى وجودهم، ورب جماع حدث منه ولد صالح، كالشافعي وأحمد، كان خيراً من عبادة ألف سنة (٣).

وقد جاء الخبر بإثابة الجماع، بقوله عَلَيْتُهُ:

«وفي بضع أُحدكم صدقة، قالوا: يارسول الله أيأتي أُحدنا شهوته، وله فيها أُجر. قال: أرأيتم لو وضعها في حرام، كان عليه

البيهقي في «المعرفة» من طريق الشافعي بلاغاً. انظر: «اتحاف السادة المتقين»: (٢٨٦/٥).

وهذه اللفظة جاءت أيضا في حديث معاوية بن حيدة عند:

الطبراني: المعجم الكبير: (١٠٠٤) رقم (١٠٠٤).

وفيه على بن الربيع، وهو ضعيف، كذا في «مجمع الزوائد»: (٢٥٨/٤). وللشطر الأول، شواهد كثيرة، تقدم بعضها.

والسُّقط: الولد يسقط قبل تمامه، وفي حركة فائه ثلاث لغات.

انظر: «غريب الحديث»: (١٣٠/١).

و «الفائق في غريب الحديث»: (١٨٧/٢).

(٣) مامضي من تلبيس إبليس: (٢٩٢-٢٩٧) مع حذف كثير من العبارات.

<sup>(</sup>١) سورة النور: آية رقم (٣٢).

<sup>(</sup>٢) رواه بزيادة «ولو بالسقط»:

وزرٌ. فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر»(١).

وكذلك الأجر والثواب في النفقة على الزوجة والأولاد، وقد يموت له ولذ، فيبقى له ذخراً وأجراً (٢).

كما قال عليه:

(إذا مات ولد العبد يقول الله تعالى للملائكة: قبضتم ولد عبدي؟ فيقولون: نعم. فيقولون: نعم. فيقولون: حمدك واسترجع \_ أي فيقول الله تعلى: ماذا قال عبدي؟ فيقولون: حمدك واسترجع \_ أي قال: الحمد لله، إنا لله وإنا إليه راجعون \_ فيقول الله \_ عز وجل \_: ابنوا لعبدي بيتاً في الجنة، وسموه بيت الحمد»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم: كتاب الزكاة: باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف: (۲/۲۹) رقم (۱۰۰٦).

<sup>(</sup>٢) وقد جمع المُصَنِّف أحاديث فضل فقد الولد في جزءٍ، سماه: «التعلل والإطفا لنارٍ لا تُطفى». انظره بتحقيقنا، نشر وتوزيع مكتبة المنار ـــ الأردن.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي: كتاب الجنائز: باب فضل المصيبة إذا احتسب: (٣٤١/٣) رقم (٣٠).

وأحمد: المسند: (٤١٥/٤).

وابن حبان: الصحيح: رقم (٧٢٦ ــ موارد الظمآن).

وعبد بن حميد: المنتخب: رقم (٥٥٠).

والطيالسي: المسند: (٤٦/٢ ــ منحة المعبود).

والبغوي: شرح السنة: (٥٦/٥) رقم (١٥٤٩).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٥٦/٥) والأدب: (ص ٤٧٣).

ونعيم بن حماد: زوائد الزهد: رقم (١٠٨).

وابن السنى: عمل اليوم: رقم (٨٦).

والديلمي: الفردوس: (٢٨٤/١) رقم (١١١٣) من حديث الضحاك عن أبي موسي =

وإما أن يخلفه بعده، فيلحقه بركة دعائه، كما في «الصحيح»: أن رسول الله \_ عَلَيْتُ \_ قال:

«إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث. صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له»(١).

فمن أعرض عن طلب الأولاد، خالف السنة، وعُدم هذا الفضل العظيم، والثواب الجزيل<sup>(٢)</sup>.

= الأشعري.

قال الترمذي:

«هذا حديث حسن غريب».

قلت:

في سنده أبو سنان، واسمه: عيسى بن سنان القسملي الفلسطيني، نزيل البصرة، ليّن الحديث، من السادسة، كما قال الحافظ في «التقريب»: (٩٨/٢) رقم (٨٨٠). وقال الذهبي في «المهذب»: (٤٧٠/٣):

«الضحاك عن أبي موسى مرسل».

#### قلت:

تابع الضحاك: أبو بردة، كما رواه الثقفي في «الثقفيات»: (٢/١٥/٣) عن عبدالحكم ابن ميسرة الحارثي عن سفيان عن علقمة بن مرثد عن أبي بردة عن أبي موسى به. وهذا سند رجاله ثقات، غير الحارثي أبي يحيى، فهو ضعيف، كما قال الدارقطني. فالحديث بمجموع طرقه حسنٌ، على أقل الأحوال، كما قال الشيخ الألباني في «السلسلة الصحيحة»: رقم (١٤٠٨).

- (۱) أخرجه مسلم: كتاب الوصية: باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته: (۱۲۰۰/۳) رقم (۱۲۳۱).
- (٢) قال الإمام القرطبي في «تفسيره»: (٧٢/٤-٧٣) عند قوله تعالى: ﴿ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً وذُرِّيّة ﴾: [الرعد: ٣٨] مانصه: «وفي هذا ردُّ على بعض جُهال المتصوفة، حيث قال: الذي يطلب الولد أحمق، وما عرف أنه هو الغبيُّ الأخرق».

وانظر: رسالتنا «القرطبي واالتصوف»: رقم (٦).

#### فصل

## [ ترك العلم والإشتغال بنوافل العبادات ]

ومن الأمور المحدثة: الاشتغال بنوافل العبادة، مع الجهل، وترك حُمْلِ العلم، وهذا خطأً يَدْخل على العبد منه آفات كثيرة، مخالفة للشريعة.

[۲۱/ب]

وقد قال الله لنبيه \_ عَيْنَا \_ / ﴿ وَقَدُ قَالَ اللهِ لَنبيه \_ عَيْنَا ﴾ (١). ﴿ وَقَلَ رَاكُ اللَّهِ الزّيادة منه. فَأُمَرُهُ بِطلبِ الزّيادة منه.

وقال تعالى مخبراً عن موسى في قوله للخضر عليهما السلام: هُمَا أَبعك على أن تعلمن مما علمت رُشداً (٢). هذا مع ما أعطوه من العلم البارع، ومالهم من المدد من الله تعالى، أمروا بالطلب، وسؤال المزيد، فإن العلم لا نهاية له.

وقال تعالى:

﴿ فلولا نفر من كل فرقةٍ منهم طائفةٌ ليتفقهوا في الدين وليُنذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون (٣). .

وروى الترمذي عن أبي أمامة \_ رضي الله عنه \_ قال: ذُكر لرسول الله \_ عَيْسَةً \_ رجلان، أحدهما: عابدٌ. والآخر:

<sup>(</sup>١) سورة طه: آية رقم (١١٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: آية رقم (٦٦).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: آية رقم (١٢٢).

عالمٌ، فقال:

«فضل العالِم على العابد كفضلي على أدناكم» ثم قال \_ على الله وملائكته وأهل السموات والأرض حتى النملة في جحرها، والحيتان في البحر، يصلون على معلم الناس الخير»(١). وروى الترمذي أيضاً:

عن ابن عباس:

عن رسول الله \_ عَلَيْكُم \_ قال:

«فقيه واحد أشد على الشيطان من ألف عابد»(٢).

(١) أخرجه الترمذي: كتاب العلم: باب ماجاء في فضل الفقه على العبادة: (٥٠/٥) رقم (٢٦٨٥).

والطبراني: المعجم الكبير: (٢٧٨/٨) رقم (٧٩١١) و(٧٩١٢).

وفي سنده سلمة بن رجاء، صدوق يغرب.

وله شاهد عن مكحول مرسلاً، عند:

الدارمي: السنن: (۸۸/۱).

وهو عند الدارمي: السنن (٩٧/١) عن الحسن مرفوعاً، وسنده إليه صحيح. فالحديث بمجموع طرقه حسن.

(٢) أُخرجه الترمذي: كتاب العلم: باب ماجاء في فضل الفقه على العبادة: (٥/٨) رقم (٢٦٨١).

وابن ماجة: المقدمة: باب فضل العلماء: (٨١/١) رقم (٢٢٢).

والطبراني: مسند الشاميين: (ورقة ٢٣٧) مخطوط.

وابن عبدالبر: جامع بيان العلم: (١/٢٥-٢٦،٢٦).

وقال (ص ۳۱):

«في اسناده اضطراب، لأن منهم من يجعله عن سعيد بن المسيب عن ابن عباس ومنهم من يجعله عن سعيد، ومنهم من يجعله عن سعيد، والفضائل تروى عن كل أحد (!!) والحجة من جهة الإسناد إنما تتقصى في الأحكام وفي الحلال والحرام».

وروى عن الفضيل بن عياض قال: «عالِمٌ عاملٌ مُعَلِّم يُدعى عظيماً في ملكوت السماوات»(١).

وفي «الصحيحين»:

عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قال رسول الله \_ عَلِيْلُهُ \_:

«تجدون الناس معادن، خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام، إذا فقهوا»(٢).

and the second second

وفي «الصحيحين» أيضاً: عن معاوية قال:

سمعت رسول الله \_ عَلِيْكُ \_ يقول: «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين»<sup>(٣)</sup>.

(١) أخرجه الترمذي: الجامع: (٥٠/٥).

(٢) أخرجه البخاري: كتاب المناقب: باب قول الله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَا خَلَقْنَاكُمُ مِنْ ذَكُر .. ﴾: (٢٥/٦) رقم (٣٤٩٣) و(٣٤٩٦) وباب علامات النبوة في الإسلام: (٢٠٤/٦) رقم (٣٥٨٨) \_ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب البر والصلة: باب الأوراح جنود مجندة: (۲۰۳۱–۲۰۳۲) رقم (۱۲۰).

(٣) أخرجه البخاري: كتاب العلم: باب من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين: (٣) رقم (١٧).

وكتاب فرض الخمس: باب قول الله تعالى: ﴿فَإِن الله خمسه وللرسول﴾: (٢١٧/٦) رقم (٣١١٦).

وكتاب الإعتصام بالكتاب والسنة: باب قول النبي عَلَيْكَا: «لا تزال طائفة من أمتي ...»: (٢٩٣/١٣) رقم (٧٣١٢) ــ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب الزكاة: باب النهي عن المسألة: (٧١٩/٢) رقم (١٠٣٧).

وروى الترمذي:

عن أبي سعيد \_ رضي الله عنه \_:

(كلمة الحق ضالة المؤمن، فحيث وجدها، فهو أحق بها)(١).

واعلم أن العالِم لا يدخل عليه إبليس، إلا مسارقة وأما المتعبدون الله علم، فإنه يلبس عليهم في فنون التعبد أشياء يعتقدونها فضيلة، أو أفضل من غيرها وهي بخلاف ما يظنون، منها: إيثارهم التعبد على العلم، والعلم أفضل من نوافل العبادات، فيرون أن المقصود من العلم العمل، وما فهموا من العلم إلا عمل الجوارح، وما علموا أن العمل عمل القلب، وعمل القلب أفضل من عمل الجوارح.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: كتاب العلم: باب ماجاء في فضل الفقه على العبادة: (٥١/٥) رقم (٢٦٨٧).

والقضاعي: مسند الشهاب: (١٥/١) رقم (٥٢).

والبيهقي: المدخل إلى السنن الكبرى: رقم (٤١٢).

وابن ماجة: كتاب الزهد: باب الحكمة: (١٣٩٥/٢) رقم (١٦٩).

وابن الجوزي: العلل المتناهية: (٨٨/١) وقال:

<sup>«</sup>هذا حديث لا يصح. قال يحيى: إبراهيم ليس بشيء».

وقال البيهقي:

<sup>«</sup>تفرد به إبراهيم بن الفضل، وليس بالقوي».

وقال الترمذي:

<sup>«</sup>هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وإبراهيم بن الفضل المدني المخزومي، يضعَّف في الحديث من قبل حفظه».

قال مُطرِّف بن عبدالله:

(فضل العلم خيرٌ من فضل العبادة)(١).

وقال يوسف بن أسباط:

(باب من العلم يتعلمه العبد خير من سيف غزاة).

وقال المعافى بن عمران:

(إن كتابة حديث واحدٍ أحب إلي من صلاة ليلةٍ).

# [ بدعة التفريق بين الحقيقة والشريعة ]

ومنهم من فَرَّق بين الحقيقة والشريعة، وأعرضوا عن ظواهر

(١) أخرجه موقوفاً على مطرف بن عبدالله:

أبو خيثمة: العلم: رقم (١٣).

والفسوي: المعرفة والتاريخ: (٨٢/٢) و(٣٩٧/٣).

وأحمد: الزهد: (۲٤٠) والورع: (٤٥).

والبيهقي: شعب الإيمان: (ج ١ ق ٢٨٦/٢) والمدخل إلى السنن الكبرى: رقم: (٤٥٧).

وابن عبدالبر: جامع بيان العلم: (٥٣،٢٨/١).

وابن سعد: الطبقات الكبرى: (١٤٢/٧).

وقال البيهقي:

«هذا حدیث یروی مرفوعاً بأسانید ضعیفة، وهو صحیح من قول مطرّف بن عبدالله».

وقال أيضاً:

«ورويناه صحيحاً من قول مطرف».

وانظر: «الترغيب والترهيب»: (٩٣/١).

وقال الترمذي في «العلل الكبير»: (٨٦٠/٢):

«سألت محمداً \_ أي البخاري \_ عن هذا الحديث، فلم يعد هذا الحديث محفوظاً».

وذكره من قول مطرف: البغوي في «شرح السنة»: (٢٨٠/١).

الشرع، وهذا غلطٌ، لأن الشريعة كلها حقائق.

قال أبو الحسن بن سالم: جاء رجلٌ إلى سهل / بن عبدالله التستري، وبيده محبرة وكتاب، فقال لسهل: أحببت أن أكتب كتاباً ينفعني الله به. فقال: اكتب، إن استطعت أن تلقى الله، وبيدك المحبرة فافعل. فقال: يا أبا محمد أفدني فائدةً؛ فقال: الدنيا كلها جهلٌ إلا ماكان علماً، والعلم كله حجة ماكان عملاً، والعمل موقوف إلا ماكان على الكتاب السنة، وتقوم السنة على التقوى (۱).

وقال أيضاً:

احفظوا السواد على البياض، فما أحد ترك الظاهر إلا تزندق. وفي رواية: إلا خرج إلى الزّندقة (٢).

وقال سهل أيضاً: سمعت الجراح بن عبدالله يقول: ما طريق إلى الله \_ عز وجل \_ أفضل من العلم، فإن عدلت عن طريق العلم خطوة، تهت في طريق الجهالة أربعين صباحاً (٣).

> وقال أبو سعيد الخراز: (كل باطنٌ يخالف ظاهراً فهو باطلٌ)(٤).

<sup>(</sup>١) تلبيس إبليس: (ص ٣٢٤) والتدوين في أحبار قزوين: (٢/٥/٥).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق . • ونقل عن السيوطي كلَّ ما سبق في هذا الفصل: القاسمي في «اصلاح المساجد» (ص ١٢٦-١٢٧).

<sup>(</sup>٤) ذكره السلمي في «طبقات الصوفية»: (ص ٢٣١). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٣٢٤).

وقال أبو بكر الدَّقاق:

كنت ماراً في تِيْه بني اسرائيل، فخطر ببالي أن علم الحقيقة مباينٌ لعلم الشريعة، فهتف بي هاتفٌ من تحت شجرةٍ: كل حقيقة، لا تتبعها الشريعة فهي كفرّ(١).

وقال ابن عقيل:

جعلت الصوفية للشريعة إسماً، وقالوا: المراد منها الحقيقة. قال: وهذا قبيح، لأن الشريعة وضعها الحق لمصالح الخلق وتعبداتهم.

فما الحقيقة بعد هذا سوى واقع في النفوس من إلقاء الشياطين، وكل من رام الحقيقة من غير الشريعة، فمغرور مخدوع(٢).

# [ العزلة والبعد عن العلم والعلماء ]

ومنها: أن يدخل عليهم الشيطان يجهلهم، فيقول لهم: إنكم لاتنجون في الآخرة، إلا بكثرة العمل، وترك الدنيا، وترك الإشتغال، فيخرج أحدهم على وجهه، ويفارق الجمعة والجماعة والعلم، وربما كانت له عائلة أو والدة، فبكت لفراقه، وربما أنه لم يعرف أركان الصلاة، كما ينبغي، وهذا لقلة علمه، ورضاه عن نفسه بما يعلمه، وهذا خطأ عظيم، فإن مفارقة الجمعة والجماعة حرام وخسران ظاهر، وتعلم العلم فرض، والبعد عن العلم والعلماء يقوى سلطان الجهل، وتضييع المال منهي عنه، والدنيا لا تذم لِذَاتها، وكيف يُذم

<sup>(</sup>١) ذكره أبن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٣٢٤).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ٣٢٥).

ما مَنَّ الله تعالى به!! وماهو ضرورةً. في بقاء الآدمي، وسبب في الإعانة على تحصيل العلم والعبادة. وإنما المذموم في طلب الدنيا أخذه الشيء من غير حِلِّه، وتناوله على وجه السَّرَف، لا على مقدار الحاجة، والتصرف فيه بمقتضى رُعُونَات النفس لا بإذن الشرع. والخروج إلى الجبال منفرداً منهي عنه.

[٢٢/ب] قال بعض السلف: / خرجنا إلى جبل نتعبد فيه، فجاءنا سفيان الثوري فردنا<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٥٠).

### [ تعذيب النفس وترك المباحات ]

ومن الأمور التي يدخل الشيطان عليهم: ترك المباحات، وتعذيب النفس، بقلة المطعم، حتى ييبس البدن، مع لبس الصوف، ويمنعها الماء البارد، وما هذه طريقة رسول الله \_ عَيْنِيْهِ \_ ولا طريقة أصحابه وأتباعهم، كانوا يجوعون إذا لم يجدوا، فإذا وجدوا أكلوا، وكان رسول الله \_ عَيْنِيْهِ \_ وهو رأس الزاهدين، يأكل اللحم ويحبه (۱)، ويأكل الدجاج (۲) ويحب الحلوى والعسل (۱) ويستعذب الماء، ويختار الماء البارد (١٤)، فإن الماء الحار يؤذي المعدة، ولايروي. ويُروى أن رجلاً قال: أنا لا آكل الخبيص لأني لا أقوم بشكره، فقال الحسن البصري: هذا رجل أحمق، أتراه يقوم لا أقوم بشكره، فقال الحسن البصري: هذا رجل أحمق، أتراه يقوم

<sup>(</sup>١) انظر:

صحيح البخاري: كتاب الأطعمة: باب النهش وانتشال اللحم: (٩/٥٥) رقم (٤٠٤). وباب شاة (٥٤٠٨). وباب شاة مسموطة والكتف والجنب: (٥١/٩) رقم (٥٤٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الصحيح: كتاب الذبائح: باب لحم الدجاج: (٩٥/٩) رقم (٢٥) عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: (وأيت النبي عَلِيلِهُ يأكل دجاجاً».

<sup>(</sup>٣) أخرج البخاري في الصحيح: كتاب الأطعمة: باب الحلوى والعسل: (٥٧/٩) رقم (٤٣١) عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله عملية بحب الحلوى والعسل».

<sup>(</sup>٤) انظر:

بشكر الماء البارد(١)(!!).

وكان سفيان الثوري إذا سافر حمل معه الحمل المشوي والفالوذج(٢).

وينبغي للإنسان أن يعلم أن نفسه مَطِيَّة، ولابد من الرفق بها، ليصل إلى المقصود.

وقد قال النبي \_ عَلَيْكُ \_: «وإن لِنفسك عليك حقاً»(٣).

وإذا كان لها حق. فليأخذ لها ما يصلحها، وليترك ما يؤذيها من الشبع والإفراط في تناول الشهوة، فإن ذلك يؤذي البدن والدين، وليأخذ قدر القوام من غير أن يؤذي النفس. ومن كفها عن التصرف على مقتضى ما وُضِعَ في طبعها فيما يصلحها، فقد آذاها، إلا أنه إن كفها عن الشبع المفرط، والشرّه، وما يخاف عاقبته، فإن ذلك يفسدها. فأما الكف المطلق فخطأ، ولا يُلتفت إلى غير هذا، فإن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «الزهد»: (ص ۳۲۳). وذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۱۰۱).

والقرطبي في «الجامع لأحكام القرآن»: (٢٦٢/٦).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٥١).والفالوذج: حلواء تعمل من الدقيق والماء والعسل.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: كتاب الصوم: باب من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع: (٢٠٩/٤) رقم (١٩٦٨).

وكتاب الأدب: باب صنع الطعام والتكلف للضيف: (١٠/٥٣٤) رقم (٦١٣٩) \_ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب الصيام: باب النهي عن صوم الدهر: (١٨٢) رقم (١٨٢)

اتباع الشارع \_ عَلَيْكُم \_ وصحابته أولى، ولم يكونوا يتكلفون شيئاً، إن حضر طعام شهيًّ أكلوا وحمدوا الله تعالى، وإن لم يحضر شيء صبروا(١).

وكان ابن عقيل يقول:

(ماأعجب أموركم في التَّدَيُّن، إما أهواء متبعة، ورهبانية مبتدعة، بين تجري أذيال ثياب المرح، والصبا في اللعب، وبين إهمال الحقوق وإطراح العيال (٢)، واللحوق بزوايا المساجد).

(١) أُخرج أحمد في «المسند»: (١/٥٤).

والطبراني في «المعجم الكبير» رقم (٦٠٨٣–٢٠٨٥).

و «الأوسط»: (ص ٢٥٧ \_ مجمع البحرين).

والحاكم في «المستدرك»: (١٢٣/٤).

والدارقطني في «الجزء الثالث والعشرين من حديث أبي طاهر الذهلي»: رقم (١٦٢) عن أبي وائل قال:

دخلت أنا وصاحب لي على سلمان، فقدم إلينا لحماً وخبراً، فقالوا: كلوا، فلولا أني سمعت رسول الله عليه نهانا عن التَّكَلُف، لتكلفت لكم. فقال صاحبي: لو كان في الملح صغتر.

فقال: يا غلام، خذ المصهرة ــ أي الإداوة ــ فادهنها، وأتنا بصغتر.

فلما فرغنا قال صاحبي:

الحمد لله الذي قنعنا بما رزقنا.

قال:

لو كنت قنعت بما رزقك الله، لم تكن مطهرتي مرهونةً عند البقال. وصححها الحاكم ووافقه الذهبي.

(٢) قال الإمام القرطبي في «الجامع لأحكام القرآن»: (٣٧٠/٩):

«ولا يجوز لأحد أن يتعلق بقوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا إِنِّي أَسكنت من ذَريتي بوادٍ غير ذي زرع ... ﴾ في طرح ولده بأرض مضيعة، اتكالاً على العزيز الرحيم، واقتداءً بفعل إبراهيم الخليل، كما تقول غُلاةً المتصوفة في حقيقة التوكل، فإن إبراهيم فعل ذلك بأمر الله، لقوله في الحديث: آلله أمرك بهذا؟ قال: نعم انتهى.

وإنما ذمهم بالتعود بزوايا المساجد، لأنهم تركوا طريق السلف من التصرف فيما يستعينون به على مصالحهم، وما يعنون به أحوالهم وأهاليتهم المحاويج، وما يكفون أنفسهم عن الناس، ولهم في ذلك آفات أخر، منها: الكبر واحتقار الناس، ومنها: أنه يخاف أن يقصروا في خدمته بالدخول بينهم، ومنها: حفظ ناموسه ورئاسته. فإن مخالطة الناس تذهب ذلك، وهو يريد أن يبقى إطراؤه وذكره، فتراه يحب أن يُزار ولا يزور، ويفرح بمجيء الناس إليه واجتماعهم على عادة فلان: وإن كانت عادة تخالف الشريعة. وإن كان يحتاج إلى القوت، ولم يكن عنده من يشتريه له، صبر على الجوع، لئلا يخرج بنفسه الشراء ذلك، فيضيع جاهه، لمشيه بين العوام، ولو أنه خرج فاشترى لأسول الله عنه لانقطعت عنه الشهوة، ولكن في باطنه حفظ الناموس، وقد كان رسول الله على على المبوق ويشتري حاجته، ويحملها بنفسه، وكان أبو بكر الصديق — رضي الله عنه — يحمل الثياب على كنفه، فيبيع ويشتري.

قال محمد بن القاسم زعم عبدالله بن حنظلة قال:

مر عبدالله بن سلام، وعلى رأسه حزمة حطب، فقال له ناس: ما يحملك على هذا وقد أغناك الله؟ قال: أردت أن أدفع به الكِبْر، وذلك أني سمعت رسول الله \_ عَلَيْكُ \_ يقول:

«لا يدخل الجنة من في قبله مثقال ذرة من كبر»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب الإيمان: باب تحريم الكبر وبيانه: (۹۳/۱) رقم (۹۱). وأحمد: المسند: (۲۷٬۳۸۵/۱).

وكان عادة السلف \_ رضي الله عنهم \_ التَّبَذُّل في شراء الحاجة وغيرها، وقد تغيرت تلك العادة، كما تغيرت تلك الأحوال والملابس).

ومن الآفات أيضاً: أنه لو سئل أن يلبس ألين من ثوبه، ما فعل، لئلا تنكسر جاهه في الزهد، ولو خرج لم يأكل، والناس ينظرون إليه ويرونه. ويحفظ نفسه عن التبسم فضلاً عن الضحك. وقد كان السلف يدفعون عنهم كل مايوجب الإشارة إليهم، ويهربون من المكان الذي يُشار إليهم فيه.

وتراه يلبس الثوب المتخرق، ولا يخيطه، ويترك إصلاح عمامته. وتسريح لحيته، ليرى أنه ما عنده من الدنيا خير. فإن كان صادقاً سالماً من الرياء، فليعلم أنه قد سلك به غير الجادة، إذ ليس هذه طريقة رسول الله عليه عليه عليه أصحابه، فإنه كان يسرح شعره، وينظر في المرآة، ويدهن، ويتطيب، وهو أشغل الخلق بالآخرة. وكان أبو بكر وعمر – رضي الله عنهما – يخضبان بالحناء والكتم، وهما أخوف الصحابة وأزهدهم، ومن ادعى رتبة تزيد على السنة وأفعال الأكابر، لم يُلتفت إليه. وتراه أيضاً، يلزم الصمت الدائم، وقد نهى رسول الله – عليه عن صمت يوم إلى الليل.

<sup>=</sup> والترمذي: كتاب البر والصلة: باب ماجاء في الكبر: (٣٦٠/٣) رقم (١٩٩٨) وقال: «حديث حسن صحيح».

والحاكم: المستدرك: (١٨٢/٤).

من حديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تلبیس إبلیس»: (ص ۱۰۱–۱۰۵،۱۰۲–۱۰۰).

وقال أبو بكر \_ رضي الله عنه \_ للتي رآها نذرت أن تحج مصمتة:

(تكلمي، فإن هذا لا يحل هذا من عمل الجاهلية)(١).

وتراه منفرداً عن مخالطة أهله، فيؤذيهم بقبح أخلاقه، وزيادة انقباظه. وقصده حفظ ناموسه. وقد كان رسول الله عليات – يمزح ويلاعب الأطفال، ويتحدث / مع أزواجه، وسابق مرة عائشة (٢) – رضي الله عنها – إلى غير ذلك من الأخلاق الطيبة اللطيفة، والانبساط إلى الأهل (٣) من العون على الآخرة. وربما ضيع هذا حقوق أهله، مما هو فرض عليه بنافلة غير ممدوحة. وتراه معجباً بعمله. فلو قيل له: إنك من أوتاد الأرض، ظن ذلك حقاً. وتراه يرصد لظهور كرامته، ولو دعا في أمر لم يستجب له فيه، تذمر في باطنه، كأنه أجير يطلب أجر عمله، ولو رُزِق الفهم، لعلم أنه عبد مملوك. والمملوك لا يَمُنُ بعمله. ولو نظر إلى توفيقه للعمل لرأى وجوب الشكر، فخاف من التقصير فيه، عن النظر إليه، كالعمل لرأى وجوب الشكر، فخاف من التقصير فيه، عن النظر إليه، كانت رابعة العدوية – رحمها الله – تقول: استغفر الله من قلة صدقي،

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه: (ص٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه: (ص٢١٤)٠

<sup>(</sup>٣) انظر:

صحيح البخاري: كتاب الأدب: باب الإنبساط إلى الناس: (٢٦/١٠) وباب بيان كيف يكون الرجل في أهله؟: (٢٦/١٠) – مع فتح الباري. وقال ابن بطال:

<sup>«</sup>من أخلاق الأنبياء التواضع، والبعد عن التَّنَعَم، وامتهان النفس، ليستن بهم، ولئلا يخلدوا إلى الرفاهية المذمومة، وقد أُشير إلى ذمها بقوله تعالى: ﴿وَذَرَبِي وَالْمُكَذِينَ أُولَى النعمة ومهلهم قليلاً﴾».

في قولي. استغفر الله من ذلك. وقيل لها: هل علمتِ شيئاً ترين أنه يُقبل منك؟ فقالت: إن كان مخافتي أن يُرد عليّ (١).

وتراه أيضاً: لَما سمع أن النبي \_ عَلَيْتُهِ \_ كَانَ يَرْقَعُ ثُوبِهُ<sup>(۲)</sup>. وأنه قال لعائشة \_ رضي الله عنها \_:

«لا ترفعي<sup>(۳)</sup> ثوباً حتى ترقعيه<sup>(٤)</sup>.

(١) تلبيس إبليس: (ص ١٥٥-١٥٦).

ومقولة رابعة في «البيان والتبيين» أيضاً: (١٧٠/١).

(٢) أخرج أحمد: المسند: (٦/٦ ٢٤٢،١٠٦).

وابن حبان: الصحيح: (٧٥/٧) رقم (٦٤٨).

وابن سعد: الطبقات الكبرى: كما في افتح الباري: (٤٦١/١٠).

من رواية هشام بن عروة عن أبيه:

قلت لعائشة: ما كان رسول الله عَلِيْكُ يَصْنَعُ في بيته؟

قالت: يخيط ثوبه ويخصف نعله ويعمل ما يعمل الرجال في بيوتهم. وأصل الحديث عند: البخاري: الصحيح: (٢١/١٠) رقم (٢٠٣٩ – مع الفتح) للفظ:

«كان في مهنة أهله، فإذا حضرت الصلاة قام إلى الصلاة».

(٣) كذا في «الأصل» والصواب: «تَسْتَخلعي».

(٤) أخرجه الترمذي: كتاب اللباس: باب ماجاء في ترقيع الثوب: (٢٤٥/٤) رقم (٤/٥).

وقال:

«هذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من حديث صالح بن حسان» وقال: «وسمعت محمداً \_ أي البخاري \_ يقول: صالح بن حسان منكر الحديث». قلت:

وفيه أيضاً سعيد بن محمد الوراق، وهو ضيعف. 💮

وأن عمر \_ رضي الله عنه \_ كان في ثوبه رقاع (١)، وأن أويسا القرني كان يلتقط الرقاع من المزابل، ثم يغسلها ويرقعها ويلسها (٢)، فاختاروا المرقعات وقد أبعدوا في القياس، فإن رسول الله \_ علي الله \_ وأصحابه، كانوا يؤثرون البذاذة، ويعرضون عن زينة الدنيا، وكان أكثرهم يفعل ذلك بسبب الفقر.

كا روي عن مسلمة بن عبدالملك أنه دخل على عمر بن عبدالعزيز، وعليه قميض وسخ، فقال لامرأته: فاطمة، أغسلي قميض أمير المؤمنين. فقالت: والله ماله قميص غيره (٣).

فأما إذا لم يكن هذا الفقير معرضاً عن الدنيا، ولا زاهداً فيها، ولا يختار البذاذة تواضعاً لله، بل يفعل ذلك تصنعاً ومراءاةً كان كاذباً. ومنهم من يعمد إلى ثوبين أو ثلاثة، كل واحد منها على لون، فيجعلونها خرقاً، ويلونونها، ويجمع الشهرة والشهوة، أفتراه يصير بصورة الرقاع كالسلف!! كذا ظنوا!! أتراهم ما علموا أن التصوف معنى لا صورة. وهؤلاء يقصدون التحسن بالمرقعات. وأما المعنى فإن أولئك كانوا أصحاب رياضة وزهد. ومنهم من يلبس الصوف تحت الثياب، ويلوح بكمه حتى يُرى لباسه. وهذا لصُّ ليليّ. ومنهم من يلبس الصوف فوقها، وهذا لص نهاري مكشوف. ومنهم من يلبس الفوط الرقيقة،

<sup>(</sup>۱) أخرج مالك في «الموطأ»: (۲/۱۹) رقم (۱۹) بسند رجاله ثقات عن أنس بن مالك قال:

<sup>«</sup>رأيت عمر بن الخطاب، وهو يومئذ أمير المدينة، وقد رقع بين كتفيه برقع ثلاث، لَبَّدَ بعضها فوق بعض».

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٨٦).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٨٦).

وأن قميص أحدهم وعمامته بثمن خمسة أثواب من الحرير، يصادقون الأمراء ويفارقون الفقراء، كبراً وتعظيما. وهذا قبيح جدا، وهذا الضرب مذموم فاحذروهم. وقد كان عيسى بن مريم \_ عليه السلام \_ يقول:

يابني إسرائيل ما لكم تأتوني، وعليكم ثياب الرهبان، / وقلوبكم [٢٤/أ] قلوب الذئاب الضواري، إلبسوا ثياب الملوك، وألينوا قلوبكم بالخشية(١).

قال حزم سمعت مالك بن دينار يقول:

(إنكم في زمان أشهب، لا يبصرنه منكم إلا البصير. إنكم في أهل زمان كثر تفاحشهم (١) انتفخت ألسنتهم في أفواههم، فطلبوا الدنيا بعمل الآخرة، فاحذروهم على أنفسكم، لا يوقعونكم في شبهاتهم وشبكاتهم) (١).

وقال محمد بن حفيف: قلت لرويم أوصني؟ قال: هو بذل الروح، وإلا فلا تشتغل بترهات الصوفية (٤).

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٨٧-١٨٨).

<sup>(</sup>۲) كذا في «المخطوط» والصواب: «تفاخرهم».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم: حلية الأولياء: (٢٦٣/٢) ومن طريقه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٨٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو عبدالرحمن السلمي في «طبقات الصوفية»: (ص ١٨٣). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٨٨–١٨٩). وأبو نعم: حلية الأولياء: (٢٩٧/١٠).

وقال أبو عبدالرحمن السلمي سمعت أبي يقول: بلغني أن رجلاً قال للشبلي: قد ورد جماعة من أصحابك، وهم في الجامع فمضى، فرآهم عليهم المرقعات، والفوط، فانشأ يقول: أما الخيام فانها كخيامهم

احیام فام استانه الحی غیر نسائها(۱)

وهذه التبهرجة لا تخفى إلا على غبي في الغاية. ويكره لبس الفوطة والمرقعات من خمسةٍ أُوجه:

أحدها: إنه ليس من لباس السلف، وإنما كانوا يرقعون ضرورة. والثاني: أنه يتضمن ادعاء الفقر، وقد أمر الإنسان أن يظهر نعمة الله عليه.

والثالث: أنه إظهار التزهد، وقد أمرنا بالستر.

الرابع: أنه تشبه بهؤلاء المتزحزحين عن الشريعة و«من تشبه بقوم فهو منهم»(٢).

والخامس: أنه ثوب شهرة، وفيه تفويت لفضيلة لباس البيض، التي أُمر بها الشرع ونهي عن لباس الشهرة.

<sup>(</sup>١) مابين المعكوفتين سقط من «المخطوط».

وذكر هذه الحكاية ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٨٩).

و لم يذكرها السلمي في «طبقات الصوفية» في ترجمة «أبي بكر الشبلي» ولعله ذكرها في كتاب آخر له، إذ شرطه في كتابه «الطبقات» ألا يعيد حكاية جرت له في مصنفاته الأخرى، إلا بإسناد آخر، أو عن غفلةٍ، كما ذكره في آخر «الطبقات»: (ص١٨٥).

 <sup>(</sup>۲) تقدم تخريجه في صفحة (ص۱٤۸)
 وذكر الوجوه الأربعة الأولى: ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۱۸۹).

فقد روى الترمذي: من المعالم ال

و عن سمرة بن جندب ــ رضي الله عنه ــ:

عن رسول الله \_ عَلَيْتُهُ \_ قال:

«البسوا الثياب البيض فإنها أطهر وأطيب وكفنوا فيها موتاكم»(١).

(١) أخرجه الطيالسي: المستد: رقم (١٩٤).

والترمذي: كتاب الأدب: باب ماجاء في لبس البياض: (١١٧/٥) رقم (٢٨١٠) وقال: «حديث حسن صحيح».

والنسائي: المجتبى: كتاب الجنائز: باب أي الكفن خير: (٣٤/٤).

والسنن الكبرى: كما في «تحفة الأشراف»: (٨٤،٨٠/٤).

وابن ماجة: كتاب اللباس: باب البياض من الثياب: (١١٨٢/٢) رقم (٣٥٦٧) مختصراً.

والبغوي في «شرح السنة»: (۱۸/۱۲) رقم (۳۰۸۷).

وأحمد: المسند: (٣١،٢٠،١٣/٥).

والحاكم: المستدرك: (١/٤٥١) و(١/٥٨).

وعبدالرزاق: المصنف: (٤٢٩/٣) رقم (٦١٩٩).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٤٠٢/٣) والآداب: رقم (٧٤٨).

وابن أبي شيبة: المصنف: (٢٦٦/٣).

والطبراني: المعجم الكبير: (۱۸۰/۷–۱۸۱،۱۸۱-۳۳۵،۲۳۵–۲۳۵،۲۳۵) رقم (۱۹۷۹–۲۷۷۲) و(۱۹۷۰–۲۷۷۲).

وابن الجارود: المنتقى: رقم (٥٢٣).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٢) وبيبي الهرثمية: جزء بيبي: رقم (٤٧). واسناده صحيح.

وصححه الترمذي والحاكم والذهبي وابن الجوزي والحافظ ابن حجر في «الفتح»: (١٣٥/٣).

وقال في «تلخيص الحبير»: (٦٩/٢):

وقال «حديث صحيح».

وفي الباب عن ابن عباس (١) وابن عمر (٢) \_ رضي الله

عنهما \_\_.

= «واحتلف في وصله وإرساله».

قلت: هو صحيح موصولاً، بلاشك، وخصوصاً بشواهده.

وانظر: «أحكام الجنائز»: (ص ٦٣).

(۱) أخرجه أبو داود: كتاب اللباس: باب في البياض: (۱/۵) رقم (۲۰۱۱) وكتاب الطب: باب في الأمر بالكحل: (۸/٤) رقم (۳۸۷۸).

وابن ماجة: كتاب اللباس: باب في البياض من الثياب: (١١٨١/٢) رقم (٣٥٦٦).

وكتاب الجنائز: باب ماجاء فيما يستحب من الكفن: (٤٧٣/١) رقم (١٤٧٢). والترمذي: الجامع: كتاب الجنائز: باب مايستحب من الأكفان: (٣١٩/٣–٣٢٠) رقم (٩٩٤) والشمائل: رقم (٦٥).

والحميدي: المسند: (۲٤٠/۱) رقم (٥٢٠).

وأحمد: المسند: (۱/۳۶،۳۵۰،۳۲۸،۲۷٤،۲٤۷).

والشافعي: المسند: (ص ٣٦٤–٣٦٥).

وعبدالرزاق: المصنف: (٤٢٩/٣) رقم (٦٢٠٠) و(٦٢٠١).

والطبراني: تهذيب الآثار: (٤٨٣/١).

وابن أبي شيبة: المصنف: (٢٦٦/٣).

والطيالسي: المسند: (٥٨/١) رقم (١٨٤٦).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٣/٥/٣) و(٥/٣٣ ــ مختصراً).

والآداب: رقم (٧٤٧).

وأبو يعلى: المسند: (٣٠٠/٤) رقم (٢٤١٠).

والبغوي: «شرح السنة»: (٣١٤/٥) رقم (١٤٧٧).

والحاكم: المستدرك: (١/٢٥٤).

وابن حبان: الصحيح: (٣٩٣/٧) رقم (٣٩٩٥ ــ مع الإحسان).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٢).

وهذا الذي يستحبه أهل العلم، ولا ننكر لباس المصبّغ، لأن لبسه جائز، وقد روي (!!) أنه كان يعجبه الحِبَرَة (١). وإنما المسنون البياض، وأما الفوط والرقعات فإنه لباس شهرة. وقد نهى النبي — عَيْقَا — عن الشهرتين.

فقيل: يارسول الله، وما الشهرتان؟

قال: رقة الثياب، وغلظها. ولينها وخشونتها، وطولها وقصرها، ولكن سداد بين ذلك واقتصاد (٢).

وعن أبي ذر \_ رضي الله عنه \_ قال: قال: قال رسول الله \_ عَلِيلِهِ \_:

= وصححه الحاكم على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وصححه ابن الجوزي. وقال الترمذي: حسن صحيح.

وصححه ابن حبان وابن القطان كما في «تلخيص الحبير»: (٦٩/٢). وصححه ابن حجر في «الفتح» أيضاً: (١٣٥/٣).

(١) أخرجه من حديث ابن عمر:

الرافعي في: «تاريخ قزوين» (٣/٢٥٦–٢٥٧) وابن عدي في «الضعفاء» كما في «تلخيص الحبير»: (١٩/٢) وفيه:

وفي الباب عن أنس وأبي الدرداء أيضاً.

(۲) أخرج البخاري: كتاب اللباس: باب البرود والحبر والشَّمْلة: (۱۰/۲۷۱) رقم (۲۸۱۲) و (۵۸۱۳) ـ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب اللباس: باب فضل لباس ثياب الحبرة: (١٦٤٨/٣) رقم (٢٠٧٩) عن أنس بن مالك قال:

«كان أحب الثباب إلى رسول الله عَلِيْظَةُ الحبرة».

والحبرة: ثياب يمنيّة لها خطوط.

(٣) أخرجه البيهقي في «الشعب» كما في «فيض القدير»: (٣١٧/٦). وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٣). (من لبس ثوب شهرة، أُعرض الله عنه حتى يضعه)(١). وعن ابن عمر ــ رضي الله عنهما ــ قال: من لبس ثوباً مشهوراً، أُذله الله يوم القيامة(٢).

= وإسناده ضعيف، لضعف عبدالرحمن بن حرملة، فإنه كان يتلقن، ولإنقطاعه فإنه لم يسمع من سعيد بن المسيب.

وأخرج البيهقي في «السنن الكبرى»: (٢٧٣/٣) عن كنانة أن النبي عَلَيْكُ نهى عن الشهرتين: أن يلبس الثياب الحسنة التي ينظر إليه فيها أو الدنيّة أو الرثة التي ينظر إليه فيها.

وإسناده صحيح، لكنه مرسل، فكنانة هو ابن نعيم، وهو تابعي.

(۱) أخرجه ابن ماجة: كتاب اللباس: باب من لبس شهرة من الثياب: (۲/۹۳/۲) رقم (۳۲۰۸).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (١٩٠/٤).

وابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٢).

من طريق وكيع بن محرز الناجي عن عثمان بن جهم عن زرِّ بن حبيش عن أبي ذر رفعه.

قال أبو نعيم: «تفرد به وكيع».

ووكيع لا بأس به، فقد وثقه أبو زرعة وأبو حاتم وغيرهما، وقال البخاري: عنده عجائب.

انظر: «تهذيب التهذيب»: (١١٥/١١).

وعثمان لم يرو عنه إلا جهم، فهو في عداد المجهولين، كما في «ميزان الاعتدال»: (٣١/٣).

فقول البوصيري في «مصباح الزجاجة»: (١٥٣/٣):

«هذا إسناد حسن، العباس بن يزيد مختلف فيه» صحيح إن حمل على أنه حسن لغيره، وإلا فهو كا ترى.

وللحديث شاهد عن ابن عمر ــ رضى الله عنه ــ وسيأتي.

(۲) أخرجه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۱۹۳).وقد صح مرفوعاً وسيأتي.

وعن أبي الدرداء ــ رضي الله عنه ــ قال: من ركب مشهوراً من الدواب أو لبس مشهوراً من الثياب أعرض الله عنه / ما دام عليه(١) .

وجاء عن النبي \_ عَلَيْكُ \_ أنه قال:

«من لبس ثوب شهرة، ألبسه الله ثوب مذلة يوم القيامة» (٢).

وعن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ أنه رأى على ابنه ثوباً قبيحاً
دوناً، فقال:

لا تلبس هذا، فإن هذا ثوب شهرة<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۱۹۳). وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (۱/۷۱/۸) والذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (۳۷۰/٤) من قول شهر بن حوشب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: كتاب اللباس: باب في لبس الشهرة: (٤٠٣/٤) رقم (٢) أخرجه أبو داود: كتاب اللباس: باب في لبس الشهرة: (٤٠٣٠) رقم

وابن ماجة: كتاب اللباس: باب من لبس شهرة من الثياب: (١١٩٢/٢-١١٩٣) رقم (٣٠٦٦) و(٣٠٦٧).

والنسائي: السنن الكبرى: كتاب الزينة: كما «تحفة الأشراف»: (٢/٦) رقم (٧٤٦٤).

وأبو يعلى: المسند: (٦٢/١٠) رقم (٦٩٨٥).

والرافعي: التدوين في أخبار قزوين: (٨٢/٤).

وأحمد: المسند: (٩٢/٢) ومن طريق ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٣). وقال الشوكاني في «نيل الأوطار»: (٩٤/٢):

<sup>«</sup>ورجال اسناده ثقات».

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٣).

وعن بريدة ــ رضى الله عنه ــ قال:

شهدت مع رسول الله \_ عَلَيْتُهُ \_ فتح خيبر، فكنت فيمن صعد الثلمة، فقاتلت حتى رأى مكاني، ثم أتيت، وعليَّ ثوب أحمر، فما أعلم أني ركبت في الإسلام ذنباً أعظم من الشهرة(١).

وقال سفيان:

كانوا يكروهون الشهرتين: الثياب الجياد، التي يُشتهر بها، ويرفع الناس إليه فيها أبصارهم، والثياب التي يُحتقر فيها ويستذل(٢).

وقال معمر:

عاينت أيوب على طول قميصه، فقال: الشهرة فيما مضى كانت في الطول، وهي اليوم في تشميره (٣).

وأما لباس الصوف، فقد كان رسول الله \_ عَلَيْتُهُ \_ يلبسه في بعض الأوقات (٤). ولم يكن لبسه شهرة عند العرب، ولم يثبت في

<sup>(</sup>۱) ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ۹۱۳–۱۹۶).

والذهبي في «تاريخ الإسلام»: (٣٨٦/٢).

و «سير أعلام النبلاء» (٢٠/٢) وعلق عليه بقوله: «قلت: بل، جهال زماننا يعدون اليوم مثل هذا الفعل من أعظم الجهاد، وبكل حالٍ فالأعمال بالنيات، ولعل بريدة — رضي الله عنه — بإزرائه على نفسه، يصير له عمله ذلك طاعةً وجهاداً!! وكذلك يقع في العمل الصالح، ربما افتخر به الغرُّ ونوه به، فيتحول إلى ديوان الرياء. قال الله تعالى: ﴿وقدمنا إلى ما عملوا من عملٍ فجعلناه هباءً منثوراً ﴾».

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٤).

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٤).

<sup>(</sup>٤) أحرج البخاري: كتاب اللباس: باب من لبس جُبَّة الصوف في الغزو: \_

لبسه شيءٌ. والعدل في اللباس وغيره أن يلبس ملابس بني جنسه، التي لا يتميز بها عنهم، وتكون موافقة للسنة، خالية من التزين والشهرة، وإظهار الزهد والرياء.

ورى أحمد بن منصور الهمداني بإسناده عن أنس ـ رضي الله عنه ـ قال:

قال رسول الله \_ عَلَيْكُم \_:

«إن الأرض لتعج لربها من الذين يلبسون الصوف رياءً»(١).

= (۲۲۸/۱۰۰) رقم (۲۹۹۰) ــ مع فتح الباري. ومسلم: كتاب الطهارة: باب المسح على الخفين: (۲۳۰/۱) رقم (۲۹).

من حديث المغيرة بن شعبة قال:

كنت مع رسول الله عَلِيْكِ ذات ليلة في مسير، وفيه:

«وعليه جُبة من صوفٍ».

(۱) أخرج هذا الحديث ابن الجوزي في «تلبيس إبليس»: (ص ١٩٤) من طريق زاهر بن طاهر عن أبي عثمان الصابوني وأبي بكر البيهقي عن الحاكم من حديث ابن عباس رضى الله عنهما.

ووقع هنا وهمان من الناسخ أو المصنف:

الأول: قوله: «روى أحمد بن منصور الهمداني».

الثاني: قوله: «عن أنس رضي الله عنه».

والظاهر أن المصنف تحول نظره إلى حديث أورده ابن الجوزي في «تلبيس إبليس» أيضاً عن طريق أحمد بن منصور بسنده إلى أنس، ولفظه:

«من لبس الصوف ليعرفه الناس كان حقاً على الله أن يكسوه ثوباك من جربٍ حتى تتساقط عروقه».

فتحول المصنف نظره إلى الحديث الذي يليه \_ وهو حديث ابن عباس \_، فنقله، أو أسقط الناسخ حديث أنس، ونقل الحديث الذي يليه بالسند نفسه.

والحديثان لا يصحان، ففي حديث أنس، عباد بن كثير البصري، وهو متروك. وحديث ابن عباس، فيه عباد بن منصور، لم يرضه يحيى بن سعيد، وقال ابن معين: =

وعن خالد بن شوذب قال: .

شهدت الحسن وأتاه رجل، يقال له: فرقد، وعليه كساء، فأخذ الحسن بكسائه، فهزه إليه، وقال: يافرقد، إن البر ليس في هذا الكساء، إنما البر ما وقر في الصدر وصدقه العمل(١).

واعلم أن المذموم ماتهواه النفس، وقد نهى عنه الشرع، وكان على وجه الرياء والشهرة . وأما ما كان للدين وموافقة السنة، كالتعطر وتسريح اللحية، والنظر في المرآة، وتسوية العمامة، وإظهار نعمة الله على الوجه المشروع، ولباس البياض، لموافقة السنة، وسلوك الأمر الأوسط في جميع شئونه، فهو محمود ممدوح مأجور.

فاعرف ياأخي مرتبة العلماء في الإتباع وحفظ الشريعة، فهم ورثة الأنبياء، فالعلماء أدلة الطريق والخَلق وراءهم.

وفي «الصحيحين»:

من حديث سهل بن سعد ــ رضي الله عنه ــ:

<sup>=</sup> ليس بشيء. وضعفه النسائي، وقال ابن الجيد: متروك قدري. انظر: «الميزان»: (٣٧٦/٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «الزهد»: (ص ٣٢٧) وم طريقه ابن الجوزي: تلبيس إبليس: (ص ١٩٤-١٩٥).

وقال الإمام الذهبي في «ميزان الاعتدال»: (٢١٥/٣) في «ترجمة ابن الفارض الصوفي»:

<sup>«</sup>وما ثم إلا زي الصوفية، وإشارات مجملة، وتحت الزي والعبارة فلسفة وأفاعي، فقد نصحتك، والله الموعد».

فلا تغتر — أخي المسلم — بالمظاهر والصور، وعليك بالاتباع والإقتداء، وإياك من الابتداع.

أن النبي \_ عَلَيْتُهِ \_ قال لعلي \_ رضي الله عنه \_: «لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً، خير لك من حُمر النعم»(١).

واعلم أنه ليس المقصود من سماع العلم وحضور مجالس الذكر البكاء والحضور، وإنما المقصود هو العمل، وإذا لم يعمل بما يسمع، كان زيادة في الحجة عليه.

فعليك \_ يا أخي \_ بالإتباع لسلفك الصالح، واجتنب / [٢٥] المبتدعات المنكرات، تكن عبداً صالحاً، واسأل ربك التوفيق والسداد، وسلوك المنهاج الراجح، فإن من رزق ذلك، كان متجره متجراً رابحاً، رزقنا الله ذلك بمنه وكرمه، إنه أرحم الراحمين .

<sup>=</sup> وذكره الذهبي في «السير»: (٣٩٣/٧) الفيصل بين من لبس شهرة وهو لا يشعر وبين من يتعمد ذلك، فراجعه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجهاد: باب دعاء النبي عَلَيْكُ الناس إلى الإسلام والنبوة: (۱۱۱/۲) رقم (۲۹٤۲) وباب فضل من أسلم على يديه رجلٌ: (۲/٤٤) رقم (۳۰۰۹).

وكتاب فضائل الصحابة: باب مناقب عليّ رضي الله عنه (٧٠/٧) رقم (٣٧٠١) وكتاب المغازي: باب غزوة خيبر: (٤٧٦/٧) رقم(٤٢١٠) — مع فتح الباري. ومسلم: كتاب فضائل الصحابة: باب من فضائل عليّ رضي الله عنه:

<sup>(</sup>٤/٢٧٨) رقم (٢٤٠٦).

وأحمد: المسند: (۳۳۳/۰) وفضائل الصحابة: (۲۰۸/۲) رقم (۱۰۳۷). وسعید بن منصور: السنن: (۲/۳) رقم (۱۲۰).

# [ بدع خطبة الجمعة ]

ومن البدع في الخطبة أشياء، فمن ذلك

دق الخطيب المنبر عند صعوده ثلاث مرات، بأسفل سيفه دقاً مزعجاً (۱). ومنه: بطؤه في صعوده، واشتغاله بالدعاء قبل الإقبال على الناس، والسلام عليهم (۲). ورفع أيديهم عند الدعاء. فبدعة قبيحة (۱). ومنها: الإلتفات يميناً وشمالاً، عند قوله: أمركم أو

(١) انظر:

«الباعث»: (ص ۸٤) و «المدخل»: (۲٦٧/٢) و «اصلاح المساجد»: (ص ۸۵) و «بجلة المنار»: (ص ۸۸) و «روضة الطالبين»: (ص (7/7)).

(٢) انظر:

«الباعث»: (ص ۸٤) و «المدخل»: (۲۲۷/۲) و «اصلاح المساجد»: (ص ۸۸) و «مجلة المنار»: (۸۸/۱۸) و «الأُجوبة النافعة»: (ص ۸۸).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الإختيارات العلمية»: (ص ٤٨):

«دعاء الإمام بعد صعوده المنبر لا أصل له».

وقال النووي في «روضة الطالبين»: (٣٢/٢):

«يكره في الخطبة أمور، ابتدعها الجهلة، منها: الدّق على درج المنبر في صعوده، والدعاء إذا انتهى صعوده قبل أن يجلس».

قلت:

وذكر ابن الحاج في «المدخل»: (١٦٦/٢) أن من بدع الجمعة: «ترك الخطيب السلام على الناس إذا خرج عليهم».

(٣) من بدع الجمعة رفع الخطيب يديه عند الدعاء.

أخرج مسلم وأبو داود عن حصين بن عبدالرحمن قال:

رأى عمارة بن رؤيبة بشر بن مروان، وهو يدعو في يوم الجمعة، فقال: قبح الله =

نهاكم. وعند الصلاة على النبي \_ عَلَيْتُكُم \_ ولا أصل لشيء من ذلك، بل السنة الإقبال على الناس من أول الخطبة إلى آخرها(١)

قال الشافعي ــ رضي الله عنه ــ:

(ويقبل الخطيب بوجهه على الناس، ولا يلتفت يميناً وشمالاً)(٢).

وتكلفهم رفع الصوت في الصلاة على النبي \_ عَيْضَة . وذلك جهل، فإن الصلاة على النبي \_ عَيْضَة \_ إنما هو دعاء له، والأدعية جميعها، السنة فيها الإسرار، دون الجهر، وحيث يسن الجهر فهو

= هاتين اليدين، لقد رأيت رسول الله عَلِيْتُهُ، وهو على المنبر، مايزيد على هذه، يعني السبابة التي تلي الإبهام.

ونص على كراهة رفع الخطيب يديه عند الدعاء، جماعة، منهم: ابن تيمية في «الاختيارات العلمية»: (ص ٤٨).

وانظر لزاماً: «شرح النووي على صحيح مسلم»: (١٦٢/٦).

و«بذل المجهود»: (۱۰۵/٦–۱۰۹).

و«اقامة الحجة»: (ص ۲۷).

وقد نص على بدعية رفع المأمومين أيديهم:

أبو شامة في «الباعث»: (ص ٨٤).

وذكر ابن عابدين في «الحاشية»: (٧٦٨/١) أنهم إذا فعلوا ذلك أثموا على الصحيح. وانظر: «الأَجوبة النافعة»: (ص ٧٣،٧٢).

و هجلة المنار»: (٧٩٣/٦) و(١٨/٥٥٥).

#### (١) انظر:

«الباعث»: (ص ۸٥).

و «حاشية ابن عابدين»: (٧٥٩/١). و «روضة الطالبين»: (٣٢/٢). و «إصلاح المساجد»: (ص ٤٨). و «مجلة المنار»: (٥٥٨/١٨).

(٢) الأم: (١/٠٣٠).

لمصلحة، كدعاء القنوت(١).

وكذا تراسل المؤذنين بالآذان، وأذان الآحاد متفرقين يوم الجمعة بدعة (٢).

ومنها: أن يكون الخطيب لابساً ثياب سواد، يغلب عليه الإثريْسم (٣)، أو ممسكاً بيده سيفاً محلى بذهب، فهو حرام، فأما السواد الذي ليس فيه إبريسم فليس بمذموم، وليس بمحبوب إذ أحب الزي إلى الله البياض (٤).

«الباعث»: (ص ٨٥) و«الأجوبة النافعة»: (ص ٧١).

(٢) انظر:

«الباعث»: (ص ٨٥) و «والإختيارات العلمية»: (ص ٢٢). ونص ابن الحاج على بدعية الآذان جماعة يوم الجمعة أيضاً. انظر «المدخل»: (٢٠٨/٢) و «الأجوبة النافعة»: (ص ٦٥).

(٣) الإبريسم: أحسن الحرير.

(٤) الباعث: «ص ۱۸۷».

ونص على كراهة المواظبة على لبس السواد من الإمام يوم الجمعة: الغزالي في «إحياء علوم الدين»: (١٦٥،١٦٢/١) وابن الحاج في «المدخل»: (١٦٦/٢).

وُذكر شيخنا الألباني \_ حفظه الله تعالى \_ في آخر كتابه «الأجوبة النافعة»: (ص مرة ومابعدها) بدعاً للجمعة، هي:

التعبد بترك السفر يوم الجمعة، واتخاذه يوم عطلة، التجمّل والتزين له ببعض المعاصي، كحلق اللحى ولبس الحرير والذهب، تقديم بعضهم مفارش إلى المسجد يوم الجمعة أو غيرها قبل ذهابهم للجمعة، التذكار يوم الجمعة بجميع أنواعه، وصعود المؤذن يوم الجمعة على المنارة بعد الآذان الأول لينادي أهل القرية للحضور وتكميل عدد الأربعين، السماح للرجل الصالح بتخطي رقاب الناس يوم الجمعة، بدعوى =

<sup>(</sup>۱) انظر: مرید

أنه يتبرك به، صلاة سنة الجمعة القبلية، جعل الأعلام السود على المنبر حال الخطبة، الترقية، وهي تلاوة آية: ﴿إِنَّ الله وملائكته يصلون على النبي ... ﴾ ثم حديث النبر أخار من ثلاث والقعود تحت المنبر والخطب يخطب يوم الجمعة للاستسقاء، إعراض الخطباء عن خطبة الحاجة، والخطب عن التذكير بسورة ﴿قَ ﴿ مواظبة الخطباء على قراءة حديث: «التائب من الذنب ... » ومبالغتهم في الإسراع في الخطبة الثانية، جعل الخطبة الثانية عارية عن الوعظ والإرشاد والتذكير والترغيب، وتخصيصها بالصلاة على النبي عليه النبي عليه النبل الكافر الذي أسلم في أثناء الأسبوع، إلى الخطيب وهو على المنبر، حتى يتلفظ بالإسلام على رؤوس الناس، ويقطع الخطيب الخطبة بسببه، والتزام ذكر الخطباء بالإسلام على رؤوس الناس، ويقطع الخطيب الخطبة بسببه، والتزام ذكر الخطباء الخلفاء والملوك والسلاطين في الخطبة الثانية بالتنغيم، إطالة الخطبة وقصر الصلاة، عد الجماعة في بعض المساجد الصغيرة يوم الجمعة، لينظر هل بلغ عددهم أربعين، دخول الإمام في الصلاة قبل استواء الصفوف، تقبيل اليد بعدها، وصلاة الظهر دخول الإمام في الصلاة قبل استواء الصفوف، تقبيل اليد بعدها، وصلاة الظهر بعد الجمعة، وغيرها.

وانظر: كتابنا «القول المبين في بيان أخطاء المصلين» طبع دار ابن القيم \_ الدمام .

and the second of the second o

## فصل

# [ بدع الجنائز ]

ومن البدع: ما يُفعل في الجنائز، من ترك الإسراع بها والقرب منها، والإنصات فيها. وقراءة القرآن معها بالألحان، وعدم التفكر فيماهم صائرون إليه، بل يتكلمون باللغو وحديث الدنيا.

وقد قال النبي - عَلَيْكُ -:

«أسرعوا بالجنازة، فإن تكن صالحة، فخير تقدمونها إليه، وإن تكن سوى ذلك فشر تضعونه عند رقابكم»(١).

وعن إبراهيم النخعي \_ رحمه الله \_ أنه كان يقول: انشطوا بجنائزكم، ولا تدبوا دبيب اليهود والنصارى(<sup>٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الجنائز: باب السرعة بالجنازة: (۱۸۲/۳–۱۸۳) رقم (۱۳۱۵) ـ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب الجنائز: باب الإسراع بالجنازة: (١/٢٥-٢٥٢) رقم (٩٤٤). وعبدالرزاق: المصنف: (٤٤١/٣) رقم (٦٢٤٧).

وقال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: (١٨٤/٣):

<sup>«</sup>الحاصل أنه يستحب الإسراع، لكن بحيث لا ينتهي إلى شدة، يخاف معها حدوث مفسدة بالميت، أو مشقة على الحامل، أو المشيع، لئلا ينافي المقصود من النظافة، وإدخال المشقة على المسلم».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة: المصنف: (۱۰۳/٤).
 وعبدالرزاق: المصنف: (۴٤١/٣) رقم (٦٢٤٩).
 وذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ۸۸).

وجاء عن النبي \_ عَلَيْكُ \_: «أَنه كان إذا تبع جنازة أكثر الصمات ورؤي عليه الكآبة، وأكثر حديث النفس»(١).

(١) أخرج البيهقي: السنن الكبرى: (٧٤٠/٤).

ووكيع: الزهد: (٤٦٢/٢) رقم (٢١١).

وابن المبارك: الزهد: رقم (٨٣).

وأبو نعيم: حلية الأولياء: (٨/٩).

والخطيب: تاريخ بغداد: (٩١/٨).

بسندٍ رجاله ثقات عن قيس بن عباد قال:

«كان أصحاب النبي عَيْلِيُّهُ يكرهون رفع الصوت عند الجنائز»..

والحديث باللفظ السابق:

أخرجه ابن المبارك: الزهد: رقم (٢٤٤).

وابن عساكر كما في «الباعث»: (ص ٨٨).

والطبراني: «الكبير» وفيه ابن لهيعة، وفيه كلام. ﴿

قاله الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢٩/٣). وله شاهد.

أحرج وكيع في «الزهد»: (٢٠٩/٢) رقم (٢٠٦) عن سفيان عن ابن جريج قال:

«كان رسول الله عَلَيْظَة إذا كان في جنازةٍ أكثر السُّكات \_ مداومة السكوت \_ وحدّث نفسه».

وهذا معضل، ووصله أبو نعيم في «ذكر أخبار أصبهان»: (١٦٦/١) من طريق الثوري وابن جريج عن أبي الزبير عن جابر قال:

«كان النبي عَلَيْتُهُ إذا تبع جنازة أكثر السُّكات، والتفكر حتى يعرف ذلك فيه». ورجاله ثقات، إلا أن فيه أبا الزبير، وقد عنعن، وهو مدلس.

وله شاهد من حديث البراء بن عازب قال:

حرجنا مع رسول الله عَيْضَا في جنازة، فانتهينا إلى القبر، فجلس كأن على رؤوسنا =

وقال الفضيل:

كانوا إذا اجتمعوا في جنازة، يُعرف ذلك فيهم ثلاثة أيام (١). ورأى ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ رجلاً يضحك في جنازة، فقال:

اتضحك مع الجنازة، لا اكلمك أبداً (٢).

وعن سعيد بن المسيب \_ رضي الله عنه \_ قال في مرضه: إياي وحاديهم، هذا الذي يحدو لهم / يقول: استغفروا له، يغفر الله [٢٥/ب]

أخرجه ابن ماجة: (٤٩٤/١).

وقال الإمام النووي في «الأَذكار»: (ص ٢٠٣):

«واعلم أن الصواب والمختار ما كان عليه السلف ــ رضي الله عنهم ــ السكوت في حال السير مع الجنازة، فلا يرفع صوت بقراءة ولا ذكر ولا غير ذلك. والحكمة فيه ظاهرة، وهي أنه أسكن لخاطرة، وأجمع لفكره، فيما يتعلق بالجنازة، وهو المطلوب في هذا الحال، فهذا هو الحق، ولا تغتر بكثرة من يخالفه».

وقال أيضاً:

«أما ما يفعله الجهلة من القراءة على الجنازة بدمشق وغيرها، من القراءة بالتمطيط وإحراج الكلام عن مواضعه، فحرام بإجماع العلماء».

(١) ذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ٨٩)٠

(۲) أخرجه وكيع: الزهد: (۲۱/۲) رقم (۲۱۰). وأحمد: الزهد: (۱٦۱)

والخلال: كما في «الآداب الشرعية» (٢٦١/١).

وابن عبدالبر: التمهيد: (٨٧/٤).

وإسناده ضعيف .

(٣) ذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ٨٩).

وذكر نحوه:

وكرهه الحسن والنخعي وابن جبير وأحمد وإسحق<sup>(۱)</sup>. وسمع ابن عمر قائلا يقول ذلك، فقال: لا غفر الله لك<sup>(۲)</sup>.

وإنما كرهوه لما فيه من التشويش على المشيعين المتفكرين في المعاد.

وسُئل سفيان بن عيينة عن السكوت في الجنازة، وماذا يجيء به؟ قال:

تذكر به حال يوم القيامة، ثم تلا قوله تعالى: ﴿ وَخَشَعَتَ الْأُصُواتَ للرحمن فلا تسمع إلا همساً ﴾ (٣).

#### قال قتادة:

= عبدالرزاق في: «المصنف»: (٣٩/٣). وابن سعد في «الطبقات الكبرى»: (١٤١/٥). والذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (٢٤٤/٤). وإسناده صحيح.

(۱) الباعث: (ص ۸۹). وأخرج كراهة سعيد بن جبير: وكيع في «الزهد»: (۲۱۲) رقم (۲۱۲)، واتظر في المسألة:

> «الإبداع في مضار الإبتداع»: (ص ١١٠). و«اقتضاء الصراط المستقيم»: (ص ٥٧).

> > و«السنن والمبتدعات»: (ص ٦٧).

و «أحكام الجنائز وبدعها»: (ص ٢٥٠،٧١). و «المدخل»: (٢٢١/٢).

و «المدخل»: ١١١١).

(٢) ذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ٩٩٠).

(٣) سورة طه: آية رقم (١٠٨).

بلغنا أن أبا الدرداء \_ رضي الله عنه \_ نظر إلى رجل يضحك في جنازة، فقال له: أما كان ذلك فيما رأيت من هول الموت، ما يُشغلك عن الضحك!! (١).

وكان مطرف يلقى الرجل من خاصة أهله في الجنازة، فعسى أن يكون غائباً، فما يزيده على السلام، ثم يعرض عنه اشتغالا بما هو فيه (٢).

وقال ثابت البناني: كنا نشهد الجنازة، فلا نرى إلا مقنعا باكياً (٣) .

فهذا خوف هؤلاء السادات من الموت. وأما اليوم فغالب من تراه يشهد الجنازة يلهون ويضحكون، وما يتكلمون إلا في ميراثه، وما خلفه لورثته.

<sup>(</sup>۱) ذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ۸۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن المبارك: الزهد: رقم (٢٤٥).

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو شامة في «الباعث»: (ص ٩٠) والغزالي في «الإحياء»: (٤٨٤/٤).

# 

### [ بدع الحج ]

ومما ابتدع في الحج، أمور، منها:

افتتان العوام بجبل عرفات، جعلوه أصلاً في الوقوف، يحرصون عليه، دون بقاعها. وذلك خطأ. وإنما الأفضل الوقوف في موقف رسول الله ـ عَلَيْتُهُ ـ عند الصخرات، عن يسار الجبل(١).

ومنها: إيقاد النيران عليه ليلة عرفة، واهتمامهم بذلك، باستصحابهم الشمع معهم من بلادهم، واختلاط الرجال بالنساء في ذلك المكان، صعوداً وهبوطاً بالشموع المشعلة(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم: كتاب الحج: باب حجة النبي ــ عَلَيْنَةُ ــ (۸۹۰/۲) من حديث جابر الطويل، وفيه:

<sup>«</sup>ثم ركب رسول الله عَلِيْكَةِ، حتى أتى الموقف، فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصّخرات».

والكلام المذكور عند ابن الصلاح في كتاب «المناسك»، كذا في «الباعث»: (ص ٩٠) ونحوه في «الدين الخالص»: (٩٩/٩).

<sup>(</sup>٢) قال صديق حسن خان في «رحلته إلى البيت العتيق»: (ص ١٠٥): «والإيقاد بعرفة ومزدلفة بعد الرجوع من عرفة، بدعةٌ باتفاق العلماء». وقال أيضاً:

<sup>«</sup>وقال العز بن جماعة في «منسكه»:

وما يفعله جهلة العوام من إيقاد الشموع ليلة عرفة ضلالة فاحشة، وبدعة ظاهرة، جمعت أنواعاً من القبائح، وتُشغل عن الذكر والدعاء المطلوبين في ذاك الوقت الشريف، ويجب على من ولي الأمر وعلى كل من تمكن من إزالة البدع، إنكارها وإزالتها، والله المستعان».

وانظر:

وهذه ضلالة شابهوا فيها أهل الشرك، في مثل ذلك الموقف الجليل. وإنما أحدثوا ذلك حين انقرض أكابر العلماء، وحين تركوا سنة رسول الله ـ عَلِيْتُهُمْ (١).

ومنها: حضورهم بعرفات، قبل دخول وقت الوقوف، وإنما السنة في السير في اليوم الثامن من مكة إلى منى، والمبيت بها إلى يوم عرفة (٢).

ومن البدع أيضاً: أكل العوام التمر الصَّيْحَاني في الروضة الشريفة بين المنبر والقبر، وطوافهم بالقبر الشريف، ولا يحل ذلك (٣).

«الإبداع»: (١٦٦) و «حجة النبي عليه النبي عليه النبي المتعلقة»: (ص ١٢٤) وفيه: ومن بدع عرفة: الوقوف على جبل عرفة في اليوم الثامن ساعة من الزمن احتياطاً خشية الغلط في الهلال. استحسن ذلك في «الإحياء» وقال: «وهو الحزم»!! وهذا شيء عجيب من هذا الفقيه، إذ لو كان حقاً حسناً لفعله النبي عليه وهو أتقى الناس.

قال شيخ الإسلام في «المجموعة»: (٣٧٤/٢):

«الإحتياط حسن، ما لم يخالف السنة المعلومة، فإذا أفضى إلى ذلك كان خطأ». وانظر: «الدين الخالص»: (٩/٩).

(٣) قال صديق حسن خان في «رحلته إلى البيت العتيق»: (ص ١٥٧): «وما يفعله بعض الناس من أكل التمر في المسجد فبدعة مكروه، وأما التمر الصيحاني فلا فضيلة له، بل غيره من التمر — كالبرني والعجوة — خيرٌ منه، والأحاديث إنما =

<sup>= «</sup>الباعث»: (ص ٩٠-٩١) و«مجموعة الرسائل»: (٢٧٣/٢) و«الاعتصام»: (ص ٢٧٣/٢) و «الإعتصام»: (ص ٢٧٣/٢) و «الإبداع في مضار الإبتداع»: (ص ١٦٥) و «حجة النبي عَلَيْكُ»: (ص ١٢٣) و «الدين الخالص»: (٩٩/٩).

<sup>(</sup>١) الباعث: (ص ٩١)،

<sup>(</sup>۲) انظر:

وكذلك: إلصاقهم بطونهم وظهورهم بجدار القبر، وتقبيلهم إياه بالصندوق الذي عند رأس النبي \_ عليله \_ ومسحه باليد، وكل ذلك منهى عنه(١).

= جاءت في مثل ذلك، لا في الصيحاني».
وقال أيضاً:

«وقول بعض الناس: إن الصيحاني صاح بالنبي \_ عَلَيْكُ \_ جهل منه، بل إنما سمى بذلك اليابس منه، فإنه يقال: يصوح التمر: إذا يبس».

وقال النووي في «المجموع»: (٣٧٦/٨):

«ومن جهالات العامة وبدعهم: تقربهم بأكل التمر الصيحاني في الروضة الكريمة، وقطعهم شعورهم ورميها في القنديل الكبير، وهذا من المنكرات المستشنعة، والبدع المستقبحة».

#### وانظر:

«الباعث»: (ص ٩١) و«مجموعة الرسائل الكبرى»: (٣٩٦/٢) و«حجة النبي عليه الله الكبرى»: (٣٩٦/٢).

(١) قال الحليمي في «المنهاج في شعب الإيمان»: (٢/٧٥٤):

«ونهى بعض أهل العلم، عن إلصاق البطن والظهر، بجدار القبر ومسحه باليد، وذلك من البدع. وما قاله يشبه الحق، لأنه ما كان يتقرب في حياته بمسح جدار بيته، ولا بإلصاق البطن والظهر به».

وقال النووي في «المجموع»: (۲۷٥/۸):

«ومن خطر بباله أن المسح باليد ونحوه أبلغ في البركة، فهو من جهالته وغفلته، لأن البركة إنما هي فيما وافق الشرع، وكيف ينبغي الفضل في مخالفة الصواب(!!)».

#### وانظر:

«الباعث»: (ص ۹۱).

و «فتاوی ابن تیمیة»: (۳۱۰/٤).

و «اقتضاء الصراط المستقيم»: (١٧٦).

و «اغاثة اللهفان»: (١٩٤/١).

و «احياء علوم الدين» وفيه: في تقبيل القبر: «انه عادة اليهود والنصاري».

ومما أحدث المحامل والقباب، وإنما كانوا يحجون على القَتَب<sup>(۱)</sup>.

<sup>=</sup> و «الدين الخالص»: (٣٣٨/٩-٣٣٩).

<sup>(</sup>۱) انظر بدعاً أخرى يقع فيها كثير من الناس عند الحج، في: «حجة النبي عليه (ص ١٠٥ ومابعدها).

#### فصل

### [ بدع التحية والسلام ]

ومما أحدث: قولهم: كيف أصبحت؟ وكيف أمسيت؟ قبل السلام، وإنما السلام أولاً.

وروى الترمذي:

عن أبي هريرة ـــ رضي الله عنه ـــ:

أن النبي \_ عَلَيْكُمْ \_ قال:

«إذا انتهى أحدكم إلى المجلس، فليسلم. فإن بدا له / أن يجلس [٢٦/أ] فليجلس، ثم إذا قام فليسلم، فليست الأولى بأحق من الثاني»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: الأدب المفرد: (۲/۲۰۱-۶۲۱) رقم (۹۸٦ ــ مع فضل الله الصمد).

والترمذي: كتاب الاستئذان: باب ماجاء في التسليم عند القيام وعند القعود: (٥/٦٠-٦٣) رقم (٢٧٠٦).

وأبو داود: كتاب الأدب: باب في السلام إذا قام من المجلس: (٣٥٣/٤) رقم (٥٣/٤). (٣٥٣/٥).

والحميدي: المسند: (۲/۲۹۰–۹۹۱) رقم (۱۱۶۲).

والطحاوي: مشكل الآثار: (١٣٩/٢).

والبغوي: «شرح السنة»: (۲۹۳/۱۲) رقم (۳۳۲۸).

وابن حبان: الصحيح: (٥٩٨) رقم (٤٩٤) و(٤٩٥) و(٤٩٦).

والنسائي: عمل اليوم والليلة: رقم (٣٦٨) و(٣٦٩) و(٣٧٠) و(٣٧١).

وابن السني: عمل اليوم والليلة: رقم (٤٥٢).

قال الترمذي والبغوي:

وروی أبو داود:

عن رسول الله \_ عَلَيْكُ \_ قال:

«إذا لقى أحدكم أخاه، فليسلم عليه، فإن حالت بينهما شجرة أو جدار أو حجر، ثم لقيه فليسلم عليه أيضاً»(١).

وروى أيضاً:

عن أبي أمامة \_ رضي الله عنه \_ قال:

قال رسول الله \_ عَلَيْكُ \_:

= «هذا حديث حسن».

فلت:

وسنده حسن، رواه محمد ابن عجلان عن سعيد المقبري عن أبي هريرة. قال الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة»: (٣٠٦/١) رقم (١٨٣). «إسناده جيد، رجاله كلهم ثقات، وفي ابن عجلان ــ واسمه محمد ــ كلام يسير لا يضر في الاحتجاج بحديثه».

قلت:

وفصل الحافظ ابن حجر في «التهذيب»: (٣٤٢/٩) الكلام الذي في ابن عجلان، فقال:

«عن يحيى بن قطان قال فيه: كان سعيد المقبري يحدث عن أبي هريرة، وعن أبيه عن أبي هريرة، وعن أبيه عن أبي هريرة، وعن رجل عن أبي هريرة، فاختطلت عليه، فجعلها كلها عن أبي هريرة».

قلت: ومراجعة مظان الحديث المشار إليها يؤكد كلام ابن القطان.

ولكن لم ينفرد به ابن عجلان، فقد تابعه:

يعقوب بن زيد التيمي أبو يوسف، والتيمي هذا ثقة، فصعَّ الحديث، والحمد لله. (١) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب: باب في الرجل يفارق الرجل ثم يلقاه، أيسلم عليه؟: (٣٥١/٤) رقم (٥٢٠٠) مرفوعا وموقوفاً عن أبي هريرة.

وإسناد المرفوع حسن.

وفي إسناد الموقوف أبي موسى الراوي عن أبي مريم، والراوي عنه معاوية بن صالح، =

«إن أولى الناس بالله من بدأهم بالسلام»(١).

والسلام تحية الله لعباده المؤمنين فيما بينهم، ولهم فيها أجر كثير.

فقد روى أبو داود والترمذي:

عن عمران بن حصين ــ رضي الله عنه ــ قال:

كنا عند رسول الله \_ عَلَيْكُم \_ فجاء رجل، فقال: السلام عليكم، فرد النبي \_ عَلَيْكُم \_ وقال عشر. ثم جاء آخر، فقال: السلام

= وهو مجهول، كا في «التقريب»: (۲/۹/۲) و«خلاصة تذهيب تهذيب الكمال»: (ص ٤٦١).

والحديث أخرجه موقوفاً من طريق عبدالله بن صالح عن معاوية عن أبي مريم البخاري: الأدب المفرد: رقم (١٠١٠).

وعبدالله بن صالح ضعيف، وأسقط أبا موسى المجهول.

والخلاصة:

أن الحديث إسناده حسن مرفوعاً، وضعيف موقوفاً.

وانظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة»: رقم (١٨٦).

(۱) أُخرجه أبو داود: كتاب الأدب: باب فضل من بدأ بالسلام: (۳٥١/٤) رقم (۱۹۷).

والترمذي: كتاب الاستئذان: باب ماجاء في فضل الذي يبدأ بالسلام: (٥٦/٥) رقم (٢٦٩٤).

وأحمد: المسند: (٥/٥)٢٦،٢٦٤،٢٦٤).

والطبراني: المعجم الكبير: (۸/ ۲۰۲٬۲۳۷٬۲۱۰) رقم (۷۷٤۳) و(۲۸۱۷) و (۷۸۱۷) و (۷۸۱۷).

والحديث صحيح.

وإسناد أبي داود حسن.

وانظر: «صحيح الجامع الصغير»: رقم (٢٠١١).

عليكم ورحمة الله، فرد النبي \_ عَلَيْتُهُ \_ وقال: عشرون. ثم جاء آخر، فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فرد النبي \_ عليته \_ وقال: ثلاثون(١).

وروى أبو داود أيضاً:

عن معاذ بن أنس معناه، زاد:

ثم أتى آخر: فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ومغفرته. فرد النبي \_ عَلَيْكُم \_ وقال: أربعون، ثم قال لنا: هكذا تكون الفضائل(٢).

فكان السلام شعارهم، وكانوا بعد السلام، وبعد الرد يستخرج بعضهم من بعض الحمد والثناء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب: باب كيف السلام: (۲۰۰۶) رقم (۱۹۹۰). والترمذي: كتاب الاستئذان: باب ما ذُكر في فضل السلام: (۲/۰-۵۳) رقم (۲۲۸۹).

والدارمي: السنن: (۲۷۷/۲–۲۷۸).

والنسائي: عمل اليوم والليلة: (رقم ٣٣٧).

وأحمد: المسند: (٤٤٠،٤٣٩/٤).

والطبراني: المعجم الكبير: (١٨/١٨) رقم (٢٨٠).

والحديث حسن، وله شواهد كثيرة.

انظر: «الترغيب والترهيب»: (٤٢٩/٣).

وقال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: (٦/١١):

<sup>«</sup>إسناده قوي».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود: كتاب الأدب: باب كيف السلام: (۳۰۰/٤) رقم (۱۹۹).
 والطبراني: المعجم الكبير: (۱۸۲/۲۰) رقم (۳۹۰).

وسنده ضعيف: كما قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري»: (٦/١١).

وفي «الموطأ» عن أنس \_ رضى الله عنه \_:

أنه سلم عمر على رجل، فقال: السلام عليكم. فرد السلام. ثم قال له عمر: كيف أنت؟ فقال الرجل: أحمد الله إليك ياأمير المؤمنين. فقال عمر: ذلك الذي أردت منك(١).

وأما قول الرجل: كيف أصبحت؟ وكيف أمسيت؟ بلا سلام، يشبه تحية أهل الجاهلية، وقد نهينا عن التشبه بهم.

# فروى أبو داود:

عن عمران بن حصين ــ رضي الله عنه ــ قال: كنا نقول في الجاهلية: أنعم الله بك عيناً، وأنعم صباحاً. فلما كان الإسلام نُهينا عن ذلك، وأمرنا بالسلام (٢).

# [ بدعة الإنحناء في السلام ]

وقد يزيد بعض الجاهلين والعلماء الغافلين عن السنة على هذه البدعة أمراً منكراً، وهو الإنحناء، وهو أمر منهى عنه(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك: الموطأ: كتاب السلام، باب جامع السّلام: (٩٦١/٢) رقم (٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه معمر: الجامع: (۳۸٥/۱۰) رقم (۱۹٤٣٧) ومن طريقه: أبو داود: كتاب الأدب: باب في الرجل يقول: أنعم الله بك عيناً: (۳٥٧/٤) رقم (٥٢٢٧).

ورجاله ثقات، إلا أنه منقطع.

قاله الحافظ ابن حجر في «الفتح»: (٤/١١) وقال:

<sup>«</sup>وأخرج بن أبي حاتم عن مقاتل بن حيان قال:

كانوا في الجاهلية يقولون: حييت مساء، حييت صباحاً، فغير الله ذلك بالسلام».

<sup>(</sup>٣) وشكى الإمام القرطبي ــ رحمه الله تعالى ــ من هذه البدعة، لاسيما عندما رأى انتشارها في الديار المصرية، قال: ــ رحمه الله تعالى ــ في «تفسيره»: (٢٦٥/٩):=

فروى الترمذي:

عن أنس \_ رضى الله عنه \_ قال:

سمعت رجلاً يقول لرسول الله \_ عَلِيْكُ \_ : يارسول الله، الرجل منا يلقى أُخاه، أو صديقه، أينحني له؟ قال: لا. قال: أياخذ بيده ويصافحه؟ قال: نعم(١).

(١) أخرجه الترمذي: كتاب الاستئذان: باب ماجاء في المصافحة: (٧٥/٥) رقم (٢٧٢٨).

والبيهقي: السنن الكبرى: (١٠٠/٧).

والطحاوي: شرح معاني الآثار: (٢٨١/٤).

وابن ماجة: كتاب الأدب: باب المصافحة: (۱۲۲۰/۲) رقم (۳۷۰۲). وأحمد: المسند: (۱۹۸/۳).

وأبو يعلى: المسند: (٢٧٠،٢٦٩/٧) رقم (٤٢٨٧) و(٤٢٨٩).

من طريق حنظلة السدوسي عن أنس رضي الله عنه.

وإسناده ضعيف. ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ

قال البيهقي:

«وهذا ينفرد به حنظلة السدوسي، وقد كان احتلط، تركه يحيى القطان لاختلاطه». وقال ابن حبان في «المجروحين»: (٢٦٦/١-٢٦٧):

«اختلط بأخره، حتى كان لا يدري ما يحدث، فاختلط حديثه القديم، بحديثه القديم، تركه يحيى القطان».

ولكن لم ينفرد به حنظلة عن أنس، وإنما تابعه شعيب بن الحباحب كما عند الضياء في «المختارة»: (٢/٨٧).

<sup>«</sup>وهذا الإنحناء والتَّكفِّي، الذي نسخ عنا، قد صار عادةً بالديار المصرية، وعند العجم وكذلك قيام بعضهم إلى البعض، حتى أن أحدهم، إذا لم يُقم له، وجد في نفسه، كأنه لا يؤبه به، وأنه لا قدر له، وكذلك إذا التقوا انحنى بعضهم لبعض، عادة مستمرة، ووراثة مستقرة، لاسيما عند التقاء الأمراء والرؤساء، تنكبوا عن السنن، وأعرضوا عن السنن» انتهى.

### [ بدعة التسليم بالإشارة ]

وروى الترمذي ــ رضي الله عنه ــ:

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده \_ رضي الله عنهم \_

قال:

قال رسول الله \_ عَلَيْتُه \_:

«ليس منا من تشبه بغيرنا، لا تشبهوا باليهود ولا بالنصارى، فإن تسليم اليهود بالإشارة بالأصابع، / وتسليم النصارى بالإشارة [٢٦/ب] بالأكف»(١).

### [ مشروعية المصافحة وفضلها ]

فالسلام واستخراج الحمد، والثناء بعد السلام، والمصافحة من تمام التحية، وهي من السنن، وأفعال السلف الصالحين من الصحابة والتابعين.

<sup>=</sup> وكثير بن عبدالله كما عند ابن شاهين في «رباعياته»: (٢/١٧٢) والمهلب بن أبي صفرة، كما عند الضياء في «المنتقى»: (١/٢٣).

ولهذا فالحديث صحيح بمجموع طرقه، وحسنه الترمذي ووافقه ابن حجر في «تلخيص الحبير»: (٣٦٧).

وانظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة»: رقم (١٦٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي: كتاب الاستئذان: باب ماجاء في كراهية إشارة اليد بالسلام: (۱) مرحه الترمذي: (۲۲۹۰).

والقضاعي: مسند الشهاب: (۲۰٥/۲) رقم (۱۱۹۱).

وإسناده ضعيف مرفوعاً.

والصحيح أنه موقوف، كما سبق بيانه (ص١٤٨).

لما روى البخاري في «صحيحه»: عن قتادة قال:

قلت لانس بن مالك: أكانت المصافحة في أصحاب النبي \_ ماللة \_ ؟ قال: نعم (١).

وروى الترمذي:

عن ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_:

عن النبي \_ عَلَيْتُهُ \_ قال:

«إذا التقى المسلمان، فتصافحا، وحمدا الله واستغفراه، غفر لهما»(۲).

البغوي في «شرح السينة»: (٢٨٨/١٢-٢٨٩) رقم (٣٣٢٥).

وأخرجه الترمذي: كتاب الاستئذان: باب ماجاء في المصافحة: (٥/٥) رقم (٢٧٢٩).

والبيهقي: السنن الكبرى: (٩٩/٧).

وابن حبان: الصحيح: (٣٥٧/١) رقم (٤٩٢ \_ مع الإحسان).

وأبو يعلى: المسند: (٥/٢٥٢) رقم (٢٨٧١).

(٢) أخرجه الترمذي: كتاب الاستئذان: باب ماجاء في المصافحة: (٥/٧٤-٧٥) رقم (٢٧٢٧).

وأبو داود: كتاب الأدب: باب في المصافحة: (٣٥٤/٤) رقم (٢١١٥) و(٢١٢).

وابن ماجة: كتاب الأدب: باب المصافحة: (١٢٢٠/٢) رقم (٣٧٠٣).

والبغوي: «شرح السنة»: (۲۸۹/۱۲) رقم (۳۳۲٦).

وأحمد: المسند: (۲۰۳٬۲۹۳٬۲۸۹/٤).

والطيالسي: المسند: (٣٦٣/١ ــ مع منحة المعبود).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب الاستئذان: باب المصافحة: (۱۱/۵) رقم (۲۲۲۳) — مع الفتح، ومن طريقه:

= وأبو يعلى: المسند: (٣/٣٣) رقم (١٦٧٣).

وأبو بكر الروياني في «مسنده» وابن السني في «عمل اليوم والليلة» كما قال الحافظ ابن حجر في «الفتح»: (١١/٥٥).

والحديث بمجموع طرقه وشواهده صحيح، أو على الأقل حسن كما قال الترمذي. وانظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة»: رقم (٥٢٥) و«العلل» لابن أبي حاتم: (٢٧٣/٢).

#### فصل

#### [ بدع دخول المنازل ]

ومما أحدث: قول الداخل منزل الغير. ياغلام، ياجارية. وهذا فيه مخالفة لقول الله تعالى:

ولا تدخلوا بيوتاً حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها (١٠). والاستئناس: طلب الأنس، فيدق، أو يتنحنح، ويحرك نعله حتى يؤذن له.

# [ الاستئذان ثلاثاً قبل الدخول ]

ويستأذن ثلاثاً.

ففي «الصحيحين»: عن أبي موسى قال:

سمعت رسول الله \_ عَلَيْكُم \_ يقول:

«الإستئذان ثلاث، فإن أذن لك، وإلا فارجع»(٢).

<sup>(</sup>١) سورة النور: آية رقم (٢٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري: كتاب الاستئذان: باب التسليم والاستئذان ثلاثــاً: (۲۱/۱۱–۲۷) رقم (۹۲۶۵ ــ مع فتح الباري) والأدب المفرد: (۹۱۷/۲) رقم (۱۰۶۵).

ومسلم: كتاب الآداب: باب الاستئذان: (١٦٩٤/٣) رقم (٢١٥٣).

والترمذي: كتاب الاستئذان: باب ماجاء في الاستئذان ثلاثة: (٥٣/٥-٥٤) رقم

<sup>·(</sup>۲79·)

وأبو داود: كتاب الأدب: باب كم مرة يسلّم الرجل في الاستئذان: (٣٤٥/٤) رقم (١٨٠).

وروی أبو داود:

عن عبدالله بن بشر قال:

كان النبي \_ عَلَيْتُ \_ إذا أتى باب قوم، لم يستقبل الباب من تلقاء وجه، ولكن من ركنه الأيمن أو الأيسر، ويقول: السلام عليكم، السلام عليكم، وذلك أن الدور لم تكن يومئذ عليها ستور (١).

وأحمد: المسند: (۲۹٤/٤).

ومعمر: الجامع: (۱۹۲۲۰) رقم (۱۹٤۲۳).

(۱) أخرج أبو داود: كتاب الأدب: باب كم مرة يسلم الرجل في الأستئذان: (٣٤٨/٤) رقم (١٨٦).

والبُخاري: الأدب المفرد: (٢٧/٢) رقم (١٠٨٧).

وأحمد: المسند: (١٨٩/٤).

والبغوي: شرح السنة: (۲۸۲/۱۲) رقم (۳۳۱۹) من طريق:

أبي الشيخ: أخلاق النبي عَلِيْكُ: (ص ١٠٠).

وإسناده قوي، كما قال الحافظ ابن حجر في «الفتح»: (٢٥/١١).

والحديث في «صحيح الجامع الصغير»: رقم (٤٦٣٨).

<sup>=</sup> elkel( $\alpha_0$ :  $\alpha_0$ :  $\alpha_0$ ).

### [ السؤال عما لا يعنيه ]

ومن ذلك قول الرجل لأحيه: من أين جئت؟ وإلى أين تريد؟ وهو داخلٌ في النجش.

# [ الجدل وعلم الكلام ]

ومن ذلك: علم الكلام، والجدل، وهو بدعة محدث، لم يكن في السلف الماضين (١).

# [ اظهار الإشارات في المواجيد ]

ومن ذلك: اظهار الاشارات في المواجيد، وإنما كانو يخفون ذلك (٢).

# [ التلحين في القراءة والآذان ]

ومن ذلك: التلحين في القراءة والآذان.

وقد روي أن رجلا من المؤذنين، قال لابن عمر: إني أحبك في الله. فقال له: لكني أُبغضك في الله. قال: لم؟ قال: لأنك تتغنى

<sup>. (</sup>۱) انظر كلاماً محرراً لحكم علم الكلام، وذم السلف له، في «فتح الباري»: (۱) انظر كلاماً محرراً لحكم علم الكلام، وذم السلف له، في «فتح الباري»:

<sup>(</sup>۲) بين الإمام القرطبي \_ رحمه الله تعالى \_ بدعية الإشارة والرقص عند الوجد «الدّروشة» في مواطن عدةٍ من «تفسيره»، فانظرها في:
(٥١/١٥) - ٢٥٠) و(١/١٥) و(١/١٥) و(٢٦٦/١) و(٣٦٦/١) و(٢١/١٥) و(٢١/١٥) و(١/١٥).
و(١/١٣٦) و(١/١٤) و(١/١٤) و(١/١٥).

في الآذان، وتأخذ عليه.

# [ الصياح والغشي عند سماع القرآن ]

ومن ذلك: الصياح والتغشي عند سماع القرآن والوعظ. وقد صح من حديث العرباض بن سارية ــ رضي الله عنه ــ قال:

(وعظنا رسول الله \_ عَلَيْتُه \_ موعظة، وجلت منها القلوب، ودمعت منها العيون) (١).

ولم يقل صرخنا ولا غشينا، كما يفعله الجاهلون: أهل البدع<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مضى تخريجه (ص٣٣).

<sup>(</sup>٢) قال سعيد بن عبدالرحمن الجمحي: مر ابن عمر برجل من أهل القرآن ساقط، فقال: ما بال هذا؟ قالوا: إنه إذا قرىء عليه القرآن، وسمع ذكر الله، سقط. فقال ابن عمر: إنا لنخشى الله، وما نسقط. ثم قال:

إن الشيطان يدخل في جوف أحدهم. ما كان هذا صنيع أصحاب محمد عليه.

ذكر عند ابن سيرين الذي يصرعون، إذا قريء عليهم القرآن، فقال:

بيننا وبينهم أن يقعد أحدهم على ظهر بيتٍ، باسطاً رجليه، ثم يُقرأ عليه القرآن من أوله إلى آخره، فإن رمى بنفسه، فهو صادق.

وأحوال الصحابة ومن تبعهم بإحسان: الخوف والوجل عند ذكر الله، وذلك لقوة إيمانهم، ومراعاتهم لربهم، وكأنهم بين يديه.

فهذا وصف حالهم، وحكاية مقالهم، ومن لم يكن كذلك فليس على هديهم، ولا على طريقتهم، فمن كان مستنا، فليستن، ومن تعاطى أحوال المجانين والجنون، فهو من أحسهم حالاً، والجنون فنون.

# [ الرقص والغناء وضرب الدفوف والرباب وآلات الطرب ]

ومن ذلك: الرقص والغناء في المساجد، وضرب الدف، أو الرباب، أو غير ذلك من آلآت الطرب. فمن فعل ذلك في المسجد، فهو مبتدع ضال، مستحق للطرد، والضرب، لأنه استخف بما أمر الله بتعظيمه.

قال الله تعالى:

وفي بيوت أذن الله أن ترفع أي: تعظم. ويذكر فيها اسمه (ا). أي: يتلى فيها كتابه. وبيوت الله: هي المساجد. قد أمر الله بتعظيمها وصيانتها عن الأقذار والأوساخ والصبيان (!!) / والمخاط [٢٧/أ] والبزاق والثوم والبصل، وانشاد الشعر (!!) فيها، والغناء والرقص، فمن غنى فيها أو رقص، فهو مبتدع ضال مضل، مستحق للعقوبة.

### [ الحذف بالبندق ]

ومن ذلك: الرمي بقوس البندق، وهو الجلاهق.

قال الترمذي الحكيم:

وفيما يروى أن النبي \_ عَلَيْكُ \_: نهى عن الحذف بالنبدق<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة النور: آية رقم (٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي الحكيم: المنهيات: (ص ١٩).

والنهي عن الحذف \_ أي أن يجعل الحصاة بين السبابة من اليمنى والإبهام من اليسرى، ثم يقذفها بالسبابة من اليمنى \_ بالبندق \_ وهي معروفة، تتخذ من طين وتيبس، فيرمى بها \_ ثابت في «صحيح البخاري»: كتاب الذبائح والصيد: باب =

وقال: إنما يُنهى عنه لأنه كالمثلة، ألا ترى أنه يصير المرمي به وقيذاً. وقد يصير ميتةً، وقتلهُ إفسادٌ (١).

وقال أيضاً:

ونهى عن اللعب بالحمام، لأنه من أعمال قوم لوط، ويصد عن ذكر الله، وعن الصلاة (٢).

# [خصال قوم لوط]

وقد روي أن قوم لوطٍ كانت فيهم عشر حصالٍ مذمومة، أهلكهم الله بسببها، كانوا: يتضارطون في الطرقات، ويتغوطون فيها، وعلى شطوط الأنهار، ويرفعون ثيابهم قبل أن يجلسوا له، ويخذفون من مر بهم، وإذا اجتمعوا في مكان أظهروا المنكر بالضراط، والصفع على الرقاب، ويلعبون بالحمام الطيارة، ويرمون بالجلاهق \_ وهو قوس البندق \_ وكشف العورات في الحمام، وشرب الخمر، وإتيان الذكور، وقص اللحية، وتطويل الشوارب، ومضغ العلك (٣).

<sup>=</sup> الخذف بالبندقة: (٦٠٧/٩) رقم (٥٤٧٩) من حديث عبدالله بن مُغفل: أنه رأى رجلاً يخذف، فقال له: لا تخذف، فإن رسول الله علي نهى عن الحذف.

<sup>(</sup>۱) النهيات: (ص ۱۹–۲۰).

<sup>(</sup>۲) المنهيات: (ص ۲۰) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر: تاريخ دمشق: (٢-١/٢٣٠/١٤) عن إسحاق بن بشر أخبرني سعيد بن أبي عروبة عن قتادة عن الحسن مرفوعاً. وإسحاق هذا كذّاب.

وإسحاق هذا كداب

وأخرج نحوه:

الديلمي: الفردوس: (٣٦/٣) رقم (٤٠٨١) من طريق إبراهيم الطيان عن الحسين =

# [ بدعة النرد والشطرنج ]

ومن المنكرات: اللعب بالنرد والشطرنج والكعاب، وسائر أنواع القمار، وقد صح عن النبي - عَيْضَا - أنه قال:

ابن القاسم الزاهد عن إسماعيل بن أبي زياد الشاشي عن جويبر عن الضحاك عن ابن عباس.

وإبراهيم الطيان والثلاثة فوقه كذَّابون.

وانظر: «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة»: (٣٧٨/٣-٣٨٠) رقم (١٢٣٣).

وقد صح جزء منه موقوفاً عن عائشة، كما عند:

البخاري: التاريخ الكبير: (١٩٦/٦).

والطبري: تاريخ الرسل والملوك: (٢٩٤/١).

وابن أبي حاتم وابن مردويه وابن المنذر في «تفاسيرهم» كما في «تنزيه الشريعة»: (٢٣٢/١) وقال:

«وله شاهد عن القاسم بن محمد أنه سئل عن قوله تعالى: ﴿تأتون في ناديكم المنكر ﴾ ماذا كان المنكر الذي يأتون؟.

يقال: كانوا يتضارطون في مجلسهم، يضرط بعضهم على بعض.

رواه عبد بن حميد. قلت: وسنده جيد انتهى.

قلت:

وأخرج الترمذي: (٤٩/٩ ــ مع تحفة الأُحوذي).

والطبري: تاريخ الرسل والملوك: (٢٩٥/١-٢٩٦،٢٩٦) وجامع البيان: (٩٢/٢٠) \_ ط بولاق).

وأحمد وابن أبي حاتم كما في «تحفة الأحوذي»: (٩/١-٥٠).

عن أم هانيء عن رسول الله عَلَيْنَ في قوله تعالى: ﴿وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكُرِ﴾ قال: ﴿كَانُوا يَخْذُفُونَ أَهُلُ الأَرْضُ ويسخرونَ منهم﴾.

قال الترمذي:

= «هذاحدیثحسن».

وصححه ابن جرير وغيره.

وانظر: رسالتنا: «خلاصة الكلام في خصال قوم لوط عليه السلام» يسر الله إتمامها. (١) أُخرجه مالك: الموطأ: كتاب الرؤيا: باب ماجاء في النرد: (٩٥٨/٢) رقم (٦). وأبه داود: كتاب الأدب: باب النهي عن اللعب بالندد: (٢٨٥/٤) رقم (٩٣٨).

وأبو داود: كتاب الأدب: باب النهي عن اللعب بالنرد: (٢٨٥/٤) رقم (٤٩٣٨). وابن ماجة: كتاب الأدب: باب اللعب بالنرد: (٢٣٧/٢-١٢٣٨) رقم (٣٧٦٢).

والبخاري: الأدب المفرد: (۱۲۲۲) رقم (۱۲۲۹) و(۱۲۷۲).

والحاكم: المستدرك: (١/٠٥).

وأحمد: المسند: (۲۹۱٬۳۹۷،۳۹۶).

والبيهقي: السنن الكبرى: (١٠/٥١١٥) والآداب: رقم (٩١٠).

والطيالسي: المسند: (٣٥١/١) رقم (١٧٩٥ ــ مع منحة المعبود).

والآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (١٤).

وابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: (٢/١٦١) مخطوط.

وابن حبان: الصحيح: (٤٦/٧) رقم (٨٤٢ ــ مع الإحسان).

والبغوي: «شرح السنة»: (٣٨٤/١٢) رقم (٣٤١٤).

والخرائطي: مساويء الأخلاق: (ص ٦٧).

من طرق عن سعيد بن أبي هند عن أبي موسى الأشعري رفعه.

ورجاله ثقات إلا أن سعيد أبا زرعة ذكر أن حديث سعيد عن أبي موسى مرسل. ولهذا قال القطان:

«منقطع» كما نقل عنه ابن الملقن في «تحفة المحتاج»: (٥٨١/٢).

وأخرجه:

معمر: الجامع: (٤٦٨/١٠) رقم (١٩٧٣٠) ومن طريقه أحمد: المسند: (٣٩٢/٤) عن أيوب عن نافع عن سعيد ابن أبي هند عن رجل عن أبي موسى نحوه. وأخرجه:

الخطيب: تاريخ بغداد: (٣٥٢/٧).

= والآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (١١).

من طريق عبدالله بن المبارك عن أسامة بن زيد عن سعيد بن أبي هند عن أبي مرة مولى لعقيل فيما أعلم عن أبي موسى.

وصوب الدارقطني في «العلل» الطريق الأولى، لأنه الموافق لرواية الجماعة، والجماعة أحفظ من واحد. لاسيما مثل أسامة فإن في حفظه شيئاً.

ووافقه الحافظ في «تهذيب التهذيب».

وبالجملة فعلَّهُ هذا الإسناد الإنقطاع، كما تقدم عن أبي زرعة، ويؤيده أن بين وفاتي أبي موسى وسعيد بن أبي هند ستة وستين سنة!!.

ولكن للحديث طريق أخرى، يرويها:

حميد بن بشير بن المحرر عن محمد بن كعب عن أبي موسى، نحوه.

أخرجه أحمد: المسند: (٤٠٧/٤).

وابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: (١/١٦١) مخطوط.

والخرائطي: مساويء الأخلاق: (ص ٦٧).

وأبو يعلى: المسند: (١/٣٤٦) مخطوط.

والبيهقي: السنن الكبرى: (١٠/١٠).

ورجاله ثقات: غير حميد بن بشير، فيه ضعف.

وهذا الإسناد لا بأس به في الشواهد والمتابعات.

فالحديث صحيح بمجموع طرقه على أقل أحواله.

وله شواهد، منها:

من حديث بريدة رفعه:

«من لعب بالنردشير فكأنما غمس يديه في لحم خنزير ودمه».

أخرجه مسلم: رقم (٢٢٦٠) وأبو داود: رقم (٤٩١٨) وأحمد: (٣٦١،٣٥٢/٥) وابن ماجة: (رقم ٣٧٦٣) والبخاري: الأدب المفرد: رقم (١٢٧١) والقضاعي: المسند: رقم (٣٣٥) و(٥٣٥) والخرائطي: مساويء الأخلاق: (ص ٣٧) والبيهقي: السنن الكبرى: (٢١٤/١٠) والآداب: رقم (٩٠٩) والآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (٩) و(١٠).

وقال علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ: (الشطرنج ميسر الأعاجم) (١).

ومر بقوم يلعبون بها، فقال: ماهذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون. لئن يمس أحدكم جمراً، حتى يُطفأ، خيرٌ له من أن يمسها(٢).

(۱) أخرجه البيهقي: الآداب: (ص ٢١٦–٤١٧) والسنن الكبرى: (٢١٢/١٠). وقال:

«هذا مرسل، ولكن له شواهد».

قلت:

وسيأتي بعضها، انظر الأثرين الآتيين وتخريجهما.

(۲) أخرجه الآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (۲٤).
 وابن أبي شيبة كما في «عمدة المحتج في حكم الشطرنج»: (ورقة ۲/۱۳).
 وابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: (۲/۱٦۲) مخطوط.

عن عبيدالله بن موسى وشبابة بن سوار ووكيع ومسدد كلهم عن فضيل بن مرزوق عن ميسرة النهدي به.

ورجاله موثوقون، إلا أنه منقطع، وقال السخاوي في «عمدة المحتج»: (ورقة 1/١٣).

«وقد عجبتُ بمن صحح إسناده. وقال الإمام أحمد: أصح مافي الشطرنج قول علي». ونقل قول الإمام أحمد: الشوكاني في «نيل الأوطار»: (١٠٨/٨).

وأخرجه الحسن بن عرفة وابن أبي حاتم وابن المنذر في «الأوسط» كما في «عمدة المحتج»: (ورقة ١٣) وابن حزم في «الحلي»: (٧٥/٩).

وأخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (٢١٢/١٠) وشعب الإيمان: (٣٦٠/٢/٢) بزيادة: «لئن يمس أحدكم ... الخ».

وفي سنده أصبغ بن نباته، وهو متروك، كما في «ميزان الاعتدال»: (٣٧١/١). وضعف هذه الزيادة: ابن حزم في «المحلي»: (٧٥/٩).

وضعف الشيخ الألباني في «إرواء الغليل»: (٢٨٨/٨-٢٨٩) رقم (٢٦٧٢) هذا الأثر بسبب انقطاعه.

وقال أيضاً:

(صاحب الشطرنج، أكذب الناس، يقول أحدهم: قتلت: وما قتل)(۱).

وقال الإمام مالك:

بلغنا أن ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ ولكي مالاً ليتيم،

s <del>kilosofi</del> et in servicio in

وأخرج البيهقي: السنن الكبرى: (٢١٢/١٠).

والخطيب: موضح أوهام الجمع والتفريق: (٣٤٧/٢).

من ثلاثة طرق عن مروان بن معاوية عن محمد بن زكريا عن عمار بن أبي عماد قال:

مَرَّ علي بن أبي طالب على قوم يلعبون بالشطرنج، فوقف عليهم، فقال: أما والله، لغير هذا خُلقتم، أما والله لولا أن تكون سنة، لضربت وجوهكم.

وقال أبو بكر بن أبي شيبة:

قال جدي: أحسب أن الرجلين ليسا من الصحابة، ولو كانا من الصحابة عرفهما، وإنما يعنيان من المهاجرين، ممن جاء فقاتل معه.

ومحمد بن زكريا هو محمد بن سعيد الزنديق على مائة اسم وكذا وكذا اسماً، وهو الذي أفسد كثيراً من حديثهم، قاله الخطيب في «الموضح»: (٣٤٩/٢). ومنه تعلم حطاً محقق «تحريم النرد والشطرنج» عندما قال: (ص ٩٩):

«سنده حسن» !!.

(۱) أخرجه الآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (۲۲). والبيهقي: السنن الكبرى: (۲۱۲/۱۰).

وإسناده منقطع.

ووصله الديلمي، وليس للشطرنج ذكر فيه، كما قال السخاوي في «عمدة المحتج»: (ورقة ١٣-١٣) مخطوط.

فوجدها فيه، فأحرقها(١).

وسئل محمد بن علي المعروف بـ «الباقر» عن الشطرنج، فقال: (دعونا من هذه المجوسية)(٢).

وروي عن أبي هريرة ــ رضي الله عنه:

عن النبي - عَلَيْتُهُ - أنه مر بقوم يلعبون بالشطرنج، فقال: «ماهذه الكوبة!! ألم أنْهَ عن هذا!! لعن الله من فعل هذا» (٣).

(۱) أخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (۲۱۲/۱۰). وابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (٥٢).

(۲) أخرجه ابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (٤٨) ومن طريقه: البيهقي: السنن الكبرى: (٢١٢/١٠).

(٣) أخرجه العقيلي: الضعفاء الكبير: (٢٦١/٤).

وابن حبان: المجروحين: (٢٦/٣).

وابن الجوزي: العلل المتناهية: (٧٨٣/٢) رقم (١٣٠٥).

من طريق مطهر بن الهيثم عن شبل البصري عن عبدالرحمن بن يعمر عن أبي هريرة رفعه.

ومطهر بن الهيثم متروك.

وشبل البصري وعبدالرحمن بن يعمر، مجهولان، كما قال العقيلي.

وقال ابن الجوزي:

«لا أصل له».

وقال ابن القيم في «المنار المنيف»: (ص ١٣٤):

«أحاديث اللعب بالشطرنج \_ إباحةً وتحريماً \_ كلها كَذِبٌ على رسول الله عَلَيْتُهُ، وإنما يثبت فيه المنع عن الصحابة».

وقال أبو حفص الموصلي في «المغني عن الحفظ والكتاب»: (ص ٥٠٥ ــ مع نقده: جنة المرتاب): في «باب تحريم اللعب بالشطرنج»: «لا يصح في هذا الباب شيء عن النبي عَلَيْكُ».

وقال الفيروز آبادي في خاتمة «سفر السعادة»: (ص٥١): «وباب اللعب بالشطرنج ليس فيه حديث صحيح».

وعن أنس:

عن النبي \_ عليه حال:

«اللاعب بالشطرنج كالآكل لحم الخنزير، والناظر إليها كالغامس يده في دم الخنزير»(١).

وروى أبو بكر الآجري باسناده إلى أبي هريرة ــ رضي الله عنه ــ قال:

قال رسول الله \_ عَلَيْكُ \_:

«إذا مررتم بهؤلاء الذين يلعبون بهذه الأزلام: الشطرنج والنرد، وما كان من اللهو، / فلا تسلموا عليهم، فإنهم إذا اجتمعوا وأكبوا عليها، [٢٧/ب] جاء الشيطان بجنوده، فأحدقوا بهم، كلما ذهب واحد يصرف بصره عنه، لكز في ثغره، وجاءت الملائكة من وراء ذلك، فأحدقوا بهم، فلم يدنوا منهم، فما يزالون يلعنونهم، حتى يتفرقون كالكلاب، اجتمعت على

والحديث ذكره الشوكاني في «الفوائد المجموعة»: (ص٢٠٧) وقال:

«في إسناده: وضَّاع».

وقال السخاوي في «عمدة المحتج»: (٩/أ):

«وقد سئل عنه النووي؟ فقال: لا تصح».

قلت: للإرسال والانقطاع.

وانظر: «السلسلة الضعيفة»: رقم (١١٤٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الديلمي: الفردوس: (١/٦٤/٢ ــ مع زهرة الفردوس) مخطوط. وفيه عبّاد بن عبدالصمد، قال ابن حبان في «المجروحين»: (١٧٠/٢): «يروي عن أنس بن مالك، عِداده في أهل البصرة، روى عنه أهلها، منكر الحديث جداً، يروي عن أنس ما ليس من حديثه، وما أراه سمع منه شيئاً، فلا يجوز الاحتجاج به، فيما وافق النّقات، فكيف إذا انفرد بأوابد».

جيفةٍ، ثم تفرقت<sub>»(١)</sub>.

ولأنهم يكذبون عليها، ويقولون: شاه شاه مات، وفرس وفرزان، وتقدم وتأخر.

وروي ابن أبي الدنيا بإسناده إلى واثلة بن الأسقع: أن رسول الله ــ عَيْضَة ــ قال:

«إن لله في كل يوم ثلاثمائة وستين نظرة إلى خلقه، ليس لصاحب الشاة فيها نصيب»(٢).

وصاحب الشاة هو: صاحب الشطرنج، وهو داخلٌ في الميسر، وهو القمار، الذي حرمه الله، سواءٌ كان بجعلٍ أم لا.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه الآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (۲۹).
 والديلمي: الفردوس: (۲۲۹/۱) رقم (۱۰٤٥).
 وعزاه الهيثمي في «الزواجر»: (۱۷۳/۲) إلى الدارقطني.
 وإسناده ضيعف جداً.

ومر معك قول ابن القيم: «أحاديث الشطرنج كلها كَذِبٌ». وعلامات الوضع لائحة على هذا الحديث.

وانظر: «السلسلة الضعيفة»: رقم (١١٤٦).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن حبان: المجروحين من المحدثين: (۲۹۷/۲).
 وابن الجوزي: العلل المتناهية: (۷۸۳/۲) رقم (۱۳۰٤).
 والمخلص: الفوائد: كما في «عمدة المحتج في حكم الشط نجه: (٥. قة ١١/١).

والمخلص: الفوائد: كما في «عمدة المحتج في حكم الشطرنج»: (ورقة ١١/ب) للسخاوي.

وذكره الذهبي في «الميزان»: (٣/١٥).

وقال السحاوي في «عمدة المتحج»: (١١/ب):

<sup>«</sup>وفي رواته من اتهم بالوضع، مع أن في بعضهم مَنْ لم أُعرفه». وقال الأَلباني في «إرواء الغليل»: (٢٨٧/٨) رقم (٢٦٧١):

<sup>«</sup>موضوع».

وعن عمر(١) بن عبدالله قال:

قلت للقاسم بن محمد: أرأيت الشطرنج ميسر هي؟ فقال: كل ما ألهي عن ذكر الله، وعن الصلاة فهو ميسر<sup>(٢)</sup>.

and the second

(١) كذا في «المخطوط»، والصواب: «زيد بن عبدالله».

(۲) أحرجه الآجري: تحريم النرد والشطرنج: رقم (۲۰) و(۲۷) و(۲۸).
 وابن أبي حاتم: التفسير: (۳/٥٥) مخطوط.

وابن جرير: التفسير: (٣٥٨/٢).

والبيهقي: السنن الكبرى: (۲۱۷٬۲۱۷/۱۰) وشعب الإيمان: (۲۱۸/۲/۲).

والثعلبي كما قال الحافظ ابن حجر في «تخريج أحاديث الكشاف»: (١٨/٤) من طرق عن القاسم وسنده صحيح، لكنه منقطع، قاله الحافظ ابن حجر. واختلف العلماء في حكم لعب الشطرنج، فجوزها بعضهم بناءً على لعب بعض الصحابة بها، ومنعها آخرون، وهو الصواب، الذي لا محيد عنه.

قال العلامة ابن القيم في «الفروسية»: (ص ٦٣):

«ولا يعلم أحد من الصحابة أحلها، ولا لعب بها، وقد أعادهم الله من ذلك. وكل ما نُسِبَ إلى أحد منهم أنه لعب بها، كأبي هريرة، افتراء وبهت على الصحابة، ينكره كل عالم بأحوال الصحابة، وكل عارف بالآثار».

وقيل بأن البيهقي \_ أعلم أصحاب الشافعي بالحديث وأنصتهم له \_ ذكر إجماع الصحابة على المنع منه.

ونقول كما قال مالك \_ رضي الله عنه \_ عندما يسمع الجدال في الشطرنج أو غيره من الأمور المشابهة له، فإنه كان يردد الآية الكريمة في قوله تعالى:

وانظر أقوال العلماء في حكم الشطرنج في: «مجموع الفتاوى»: (٢١٦/٣٢) و الظر أقوال العلماء في حكم الشطرنج في: «مجموع الفتاوى»: (٣٢/١٢) و (الإنصاف»: (ص ٦٣–٦٤) و (الجامع لأحكام القرآن»: (٣٣/٥) و (٢٩١،٩٥/١) و (٢٩٢/٦–٣٣٩) و (الجامع لأحكام القرآن»: (٣٨/٨) و (شرح فتح القدير»: (٤٩٨/٨) و (تبيين الحكام»: (٣١/٦) و (رد المحتار»: (٣٩٤/٦) و (حاشية الدسوقي»: (٢٩٢/٤) و (شرح منح = (71/7)

### [ بدعة ستر الحيطان بالحرير ]

ومن ذلك ــ أي من البدع ــ ستر الحيطان بستور الحرير ونحوها، لأن ذلك سرفاً ونُحيَلاء.

وروى الخلال عن علي بن أبي طالب قال: «نهى رسول الله ــ عَيْسِلْهِ ــ أَن تستر الجدر»<sup>(۱)</sup>.

وروى مسلم في «الصحيح»:

أن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت:

خرج النبي \_ عَلَيْتُهُ \_ في سفر، فأخذت نمطاً فسترته على الباب، فلما قدم النبي \_ عَلَيْتُهُ \_ فرآه، عرفت الكراهة في وجهه، فجذبه حتى هتكه، ثم قال:

«إن الله لم يأمرنا أن نكسو الحجارة والطين» (٢).

الجليل»: (٢٢/٤) و (شرح الزرقاني»: (٣٥٧/٤) و (كشاف القناع): (٢٢/٦) و (الحمرر): (٢٢/٦) و (الكافي): (٢٤/٤) و (روضة الطالبين): (٢٢٥/١) و (كف الرعاع/: (ص١٦١) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي: السنن الكبرى: (۲۷۲/۷) عن علي بن الحسين رفعه، وقال: «هذا منقطع».

قلت: لم يعرف لعلي \_ وهو زين العابدين \_ سماع عن رسول الله عَلَيْكُ، فهو مرسل.

ولكن له شواهد، يصحح الحديث بها.

والحديث في «صحيح الجامع الصغير»: رقم (٦٨١١).

وانظر: «فيض القدير»: (٥١/٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: كتاب اللباس والزينة: باب تحريم تصوير الحيوان: (۱٦٦٦/٣) رقم (۲۱۰۷)

والنَّمَط: كالبسط والعباءة ونحوها(١).

فإذا كانت هذه كراهيته لذلك. فكيف لو رأى ما يصنع اليوم من ستر الحيطان بالحرير ونحوه (!!)

## [ بدعة ادعاء علم الغيب ] :

ومن البدع: استعلام حوادث الأمور من المنجمين والضوارب بالحصا والشعير، ونحو ذلك.

وقد قال الله \_ عز وجل \_ لنبيه \_ عَلَيْكُ \_ :

هوقل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله وما
يشعرون أيان يُبعثون (٢).

وقد ورد عن النبي \_ عَلَيْكُ \_ أَنه قال:
«من أَتى عرافاً أو كاهناً فصدقه فقد كفر بما أُنزل على
محمد \_ عَلَيْكُ \_ »(٣).

<sup>(</sup>١) المراد بالنَّمَطِ هنا: بساط ليف له خمل .

<sup>(</sup>٢) سورة النمل: آية رقم (٦٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد: المسند: (٢٩/٢).

والبيهقي: السنن الكبرى: (١٣٥/٨).

والحاكم: المستدرك: (٨/١).

وصححه الحاكم على شرطهما.

وصححه العراقي في «أماليه» كما في «فيض القدير» (٢٣/٦).

وقال الذهبي في «الكبائر»: الكبيرة الحادية والأربعون (بتحقيقنا):

<sup>«</sup>إسناده صحيح»، وهو كما قال.

#### [ العراف والكاهن ]

والعراف: من يتعاطى معرفة الشيء المسروق، ومكان الضالة، ونحوها.

والكاهن: المنجم، ومن يدعي معرفة الأشياء المغيبات.

# [ بدعة كشف العورات في الحمامات ]

ومن البدع والمنكر: كشف العورات في الحمامات.

#### [ بدع الجنائز ]

ومن البدع: الإجتماع لعزاء الميت.

قال الشافعي ــ رضي الله عنه ــ:

(وأكره المآتم، وهو إجتماع الرجال والنساء، لمافيه من تجديد. الحزن)(١).

[٢٨/أ] وكذا اجتماع الرجال / على القبر، اليوم الثاني والثالث.

### [ السجع في الدعاء ]

ومن ذلك: السجع في الدعاء.

أبو داود: رقم (٣٩٠٤) وابن ماجة: رقم (٦٣٩) والترمذي: رقم (١٠٥) والنسائي كما في «تحفة الأشراف»: (١٠٤/١) وابن الجارود: رقم (١٠٧) وأحمد: (٤٧٦،٤٠٨/٢) والبخاري: التاريخ الكبير: (٣/٦١–١٧) والدارمي: (١٩٨/٢) والطحاوي: شرح معاني الآثار: (٤/٣٥) والبيهقي: السنن الكبرى: (١٩٨/٧). وانظر: (ارواء الغليل»: (١٩٨/٧) رقم (٢٠٠٦).

(۱) وتتمة كلامه كما في «الأم»: (۲٤٨/۱): «... فإن ذلك يجدد الحزن، ويكلف المؤنة، مع مامضى فيه من الأثر». قلت: = يشير الإمام الشافعي \_ رحمه الله تعالى \_ إلى حديث جرير بن عبدالله البجلي: «كنا نعد الإجتماع إلى أهل الميت، وصنيعة الطعام بعد دفنه من النياحة». أخرجه أحمد: المسند: (٢٠٤/٢).

وابن ماجة: السنن: كتاب الجنائز: باب ماجاء في النهي عن الإجتماع إلى أهل الميت وصنيعة الطعام: (١٤/١) رقم (١٦١٢).

قال النووي في «المجموع»: (٥/٣٢٠): «إسناده صحيح».

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة»: (١/٥٣٥):

«هذا اسناد صحيح، رجال الطريق الأولى على شرط البخاري، والطريق الثانيه على شرط مسلم» وقال أيضاً:

«رواه أحمد بن منيع في «مسنده» فذكره بإسناده ومتنه».

وقال النووي في «المجموع»: (٣٠٦/٥):

«وأما الجلوس للتعزية: فنص الشافعي والمصنف \_ أي صاحب المهذب وهو الشيرازي \_ وسائر الأصحاب على كراهته، ونقل الشيخ أبو حامد في «التعليق» وآخرون عن نص الشافعي، قالوا:

يعني بالجلوس لها، أن يجتمع أهل الميت في بيت، فيقصدهم من أراد التعزية». قال:

«قالوا: بل ينبغي أن ينصرفوا في حوائجهم، فمن صادفهم عزاهم، ولا فرق بين الرجال والنساء في كراهة الجلوس لها». وانظر: «الأذكار»: (ص ١٣٦). وقال الشيخ سيد سابق في «فقه السنة»: (٤٧٦/١) بعد أن نقل كلام الإمام النووي السابق مانصه:

(وما يفعله بعض الناس اليوم من الإجتماع للتعزية، وإقامة السرادقات وفرش البسط، وصرف الأموال الطائلة من أجل المباهاة والفخر، من الأمور المحدثة، والبدع المنكرة، التي يجب على المسلمين اجتنابها، ويحرم عليهم فعلها، لاسيما وأنه يقع فيها كثير مما يخالف هدي الكتاب، ويناقض تعاليم السنة. ويسير وفق عادات الجاهلية، كالتغني بالقرآن، وعدم التزام آداب التلاوة، وترك الإنصات، والتشاغل عنه بشرب الدخان وغيره، و لم يقف الأمر عند هذا الحد، بل تجاوزه عند كثيرٍ من ذوي الأهواء، فلم يتكفوا بالأيام الأول، بل جعلوا يوم الأربعين، يوم تجديد لهذه =

= المنكرات، وإعادة لهذه البدع، وجعلوا ذكرى مرور عام على الوفاة، وذكرى ثانية، وهكذا مما لا يتفق مع عقل ولا نقل».

وقال ابن القيم في «زاد المعاد»: (٢٧/١):

«وكان من هديه عَلِيْكُ تعزية أهل الميت، ولم يكن من هديه أن يجتمع للعزاء، ويقرأ له القرآن، لا عند قبره ولا غيره، وكل هذا بدعة حادثة مكروهة».

وسئل الإمام أحمد: أولياء الميت يقعدون في المسجد يعزُّون؟. و المناف المسجد

قال: أما أنا، فلا يعجبني، أحشى أن يكون تعظيماً للموت.

وسئل عن التعزية عند القبر، فقال:

أرجو أن لايكون به بأس.

انظر: «مسائل الإمام أحمد» رواية أبي داود: (ص ١٣٨–١٣٩).

وانظر: «سفر السعادة»: (ص ٥٧) و«اصلاح المساجد»: (ص ١٦٣) و«أحكام الجنائز»: (ص ١٦٧،٢٥٥).

#### فصل

#### [ الوسوسة في الوضوء ]

ومن ذلك: الوسوسة في الوُضُوء والغسل، وتنظيف الثياب، ونحو ذلك، بالزيادة والإسراف، وحدب الماء على غير المشروع(١)، والتنطع في ذلك، والتعمق والتشديد.

وقد قال النبي \_ عَلِيْكُ \_: «هلك المتنطعون»<sup>(۲)</sup> قالها ثلاثاً.

والمتنطعون: المتعمقون المتشددون، في غير موضع التشديد، المبالغون في الأمور<sup>(٣)</sup>.

وقد توضأ النبي \_ عَلِيْكُ \_ ثلاثاً ثلاثاً، وقال: «هكذا الوضوء، فمن زاد على هذا فقد أساء، وتعدى وظلم»(٤).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «المشروع» وفي الهامش: «لعله على غير المشروع» وهو الصواب.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم: كتاب العلم: باب هلك المتنطعون: (۲۰۵۵/۶) رقم (۲۲۷۰). وأحمد: المسند: (۲/۲۸۱).

وأبو داود: كتاب السنة: باب لزوم السنة: (۲۰۱/٤) رقم (۲۰۰۸).

والطبراني: المعجم الكبير: (٢١٦/١٠).

وقال الهيثمي في «المجمع»: (٢٥١/١٠) بعد عزوه للطبراني:

<sup>«</sup>رجاله رجال الصحيح».

<sup>(</sup>٣) مأخوذ من النّطع، وهو الغار الأعلى من الفمّ، ثم استعمل في كل تعمّق: قولاً وفعلاً. انظر: «النهاية»: (٧٤/٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي: المجتبى: كتاب الطهارة: باب الإعتداء في الوضوء: (٨٨/١). وابن ماجة: كتاب الطهارة: باب ماجاء في القصد في الوضوء: (١٤٦/١) رقم =

وقال:

(«إن للوضوء شيطاناً، يقال له: الولهان، فاتقوا وسواس الماء»(١).

فمن أسرف في صب الماء أو الزيادة على الثلاث فهو مُبتَدعٌ.

= (773).

وأبو داود: كتاب الطهارة: باب الوضوء ثلاثاً ثلاثاً: (٣٣/١) رقم (١٣٥). ولفظة: «أو نقص» الواردة عنده منكرة أو شاذة، لأن ظاهرها ذم النقص عن الثلاثة، والنقص عنها جائز، فعله عَيَّاتُهُ، والآثار بذلك صحيحة، فكيف يعبر عنها باساء أو ظلم (!!).

وأخرجه: ابن خزيمة: الصحيح: كتاب الطهارة: باب التغليظ في غسل أعضاء الوضوء أكثر من ثلاث: (٨٩/١) رقم (١٧٤).

وأبو عبيد: الطهور: رقم (٩٠ ــ بتحقيقنا).

وابن الجارود: المنتقى: رقم (٧٥).

وابن المنذر: الأوسط: (٣٦١/١) رقم (٣٢٩).

وإسناده حسن.

(۱) أخرجه الطيالسي: المسند: رقم (۵٤٧) ــ مختصراً، ومن طريقه: أحمد: المسند: (۱۲٦/٥).

والترمذي: أبواب الطهارة: باب ماجاء في كراهية الإسراف في الوضوء بالماء: (٨٤/١) رقم (٥٧).

وابن ماجة: كتاب الطهارة: باب ماجاء في القصد في الوضوء: (١٤٦/١) رقم (٢٢١).

والحاكم: المستدرك: (١٦٢/١).

والبيهقي: السنن الكبرى: (١٩٧/١).

وابن خزيمة: الصحيح: (٦٣/١-٦٤).

وابن عدي: الكامل في الضعفاء: (٩٢٣/٣).

والخطيب: موضح أوهام الجمع والتفريق: (٣٨٣/٢).

= وابن الجوزي: العلل المتناهية: (٣٤٥/١). وقال الترمذي:

«حديث غريب، وليس إسناده بالقوي، لأنا لا نعلم أحداً أسنده غير خارجة، وقد روي هذا الحديث من غير وجه عن الحسن».

وقال أيضاً:

«ولا يصح في هذا الباب عن النبي عَلَيْكُم شيء. وخارجة ليس بالقوي عند أصحابنا، وضعفه ابن المبارك» وضعفه ابن القيم في «تهذيب السنن»: (۸۷/۱).

وقال البغوي في «شرح السنة»: (٥٣/٢):

«إسناده ضعيف».

وضعفه البيهقي.

وقال الذهبي في «مختصر السنن الكبرى»: (۲۰۷/۱):

«خارجة ليس بالقوي، وروي بسند ضعيف».

وقال أبو حاتم الرازي كما في «العلل»: (٣/١):

«كذا رواه خارجة، وأخطأ فيه».

وسئل أبو زرعة عن هذا الحديث، فقال:

رفعه إلى النبي عَلِيْنَا مَنْكُر.

انظر: «العلل»: (٥٣/١) و«النكت الظراف»: (٤/١).

أما قول الحاكم:

«أنا أذكره محتسباً لما أشاهده من كثرة وسواس الناس في صب الماء» فغير جيد، إذ كان عليه أن يُبيّن ضعفه، وخصوصاً أنه أورده في «المستدرك على الصحيحين»!!

#### فصل

#### [الوَسْوَسَة في نِيَّة الصلاة]

ومن البدع أيضاً: الوسوسة في نية الصلاة، ولم يكن ذلك من فعل النبي \_ عَلَيْكُ \_ ولا أصحابه، كانوا لا ينطقون بشيء من نية الصلاة بسوى التكبير(١).

وقد قال الله تعالى: ﴿لقد كان لكم في رسول الله أُسوة حسنة﴾(١). وقال الشافعي ـــ رضي الله عنه ـــ:

و انظر:

«مجموعة الرسائل الكبرى»: (٢٥٤/١) و«مقاصد المكلفين فيما يتعبد به لرب العالمين»: (ص ١٢٣-١٢٤) و«الإفصاح»: (٥٦/١) و«الإنصاف»: (٢١/١) و«فتح القدير»: (١٨٦/١) و«زاد المعاد»: (١/١٥) و«مجموع الفتاوى»: (٢٢/٢٢) ورسالتنا «القول المبين في بيان أخطاء المصلين».

(٢) سورة الأحزاب: آية رقم (٢١).

<sup>(</sup>۱) الجهر بالنية، لا يجب ولا يستحب باتفاق علماء المسلمين، بل الجاهر بالنية، مُبتّدع مخالف للشريعة، وإذا فعل ذلك معتقداً أنه من الشرع، فهو جاهل ضال، يستحق التعزير، وإلا فالعقوبة على ذلك، إذا أصرَّ عليه بعد التعريف والبيان له، لاسيما إذا آذى من إلى جنبه برفع صوته، أو كرر ذلك مرة بعد مرة. وقد سأل أبو داود في «مسائل أحمد»: (ص ٣١) الإمام أحمد، فقال: يقول المصلي قبل التكبير شيئاً؟

الوسوسة في نية الصلاة والطهارة من جهل بالشرع، أو خبل بالعقل(١)

(۱) وللتلفظ بالنية آثار سيئة، فترى المصلي ينطق بنية الصلاة، واضحة مفسرة، ثم يهم بالتكبير، فيظن أنه لم يستحضر النية، فيعيد النطق مرة أُخرى، بل منهم من يكبر، وينقض تكبيرته مرة ومرة، حتى يصل الأمر ببعضهم أن يقسم بالله، أو يحلف بالطلاق(!!) لا كبرت غير هذه، وسبب هذا الوسواس أن النية تكون حاضرة في قلب هذا الموسوس، ويعتقد أنها ليست في قلبه، فيريد تحصيلها بلسانه، وتحصيل الحاصل محال.

انظر: «تلبيس إبليس»: (ص ١٥٣) و«مقاصد المكلفين»: (ص ١٣٣). بقى بعد هذا أن نقول:

إن بعضهم غلط على الشافعي \_ رحمه الله تعالى \_ إذ خرج وجهاً من كلام الشافعي، زاعماً أنه يوجب التلفظ بالنية في الصلاة.

قال ابن أبي العز الحنفي في كتابه القيم: «الاتباع»: (ص ٦٢): «لم يقل أحد من الأئمة الأربعة، لا الشافعي ولا غيره، باشتراط التلفظ بالنية، وإنما النية محلها القلب باتفاقهم، إلا أن بعض المتأخرين أوجب التلفظ بها، وحرج وجهاً في مذهب الشافعي. قال النووي رحمه الله: وهو غلط. انتهى. وهو مسبوق

بالإجماع قبله».

انظر تفصيل ذلك في:

«الأم»: (٢/٢٢) و «المجموع»: (٢٤٣/٣) و «مقاصد المكلفين»: (ص ١٢٥). و «إغاثة اللهفان»: (١٢٥). و «تحفة المودود»: (ص٩٣). ، «إعلام الموقعين»: (٣٧١/٢).

#### فصل

#### [التَّسَاهل وترك التحري في بعض المحرمات]

ومن ذلك: التساهل في المكاسب، وترك التحري فيها، والكلام فيما لايعني، والخوض في الباطل، والغيبة والنميمة، والإستماع إليها، وسوء الظن لأجلها، والنظر إلى ما يُلهي.

#### [الإستماع إلى الغناء]

والاصغاء إلى اللهو من الغناء والمزامير وآلات الطرب(١).

وقد جاء عن النبي \_ عَلَيْكُ \_:

<sup>(</sup>۱) صنف الشيخ عبد الغني النابلسي رسالة في إباحة استخدام آلات الطرب على اختلاف أسمائها وأشكالها وأنواعها. وأسماها بـ : «إيضاح الدّلالات على سماع الآلات» واستدل ـ عفى الله عنه ـ بقوله تعالى:

<sup>﴿</sup>قُلَ مَا عَنْدُ اللهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَارَةِ ﴾ [الجمعة: ١١].

لمُكان أفعل التفضيل، لإثبات أصل الخيرية للهو كالتجارة، وأنت تعلم أن ذلك مبني على الزعم والتوهم، واعجب منه: استدلاله على ذلك بعطف التجارة المباحة على اللهو في صدر الآية، والأعجب الأعجب أنه ألف رسائل في إباحة ذلك، مما جعل بعض طوائف الصوفية يستعمل هذه الآلات.

قال الألوسي في «روح المعاني»: (١٠٦/٢٨) واصفاً رسالة «إيضاح الدلالات»: «... دائرة على أدلةٍ أضعف من خصر شادن، يدور على محور الغنج في مقابلتهم، ومنها أكاديب لا أصل لها، لن يرتضيها عاقل ولن يقبلها، ولا أظن ما يفعلونه — أي بعض المتصوفة — إلا شبكة لاصطياد طائر الرزق، والجهلة يظنونه مخلصاً من ربقة الرق، فإياك أن تميل إلى ذلك، توكل على الله تعالى المالك».

وقد صنف جماعة من العلماء المنصفين في حرمة الغناء والمزامير، وهو القول الموافق للكتاب والسنة.

«من استمع إلى قَيْنَة، صب في أُذنيه الآنك، يوم القيامة» (١). والقَيْنَة: المغنية، وكذلك المغني. والآنِك: الرصاص المذاب (٢).

وقال الشعبي: لعن المغني والمغنى له (٣). يعنى: أن اللعنة تنزل على المغنى والمستمع إليه.

#### [ الإستماع إلى المحرمات واتباع هوى النفس ]

وكذا السماع إلى الكذب، وقول الزور.

ومن ذلك الجلوس في مجالس البطالين، والمشي في هوى النفس، وكذا التعصب في هوى النفس، وشدة الحرص على الدنيا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عساكر: تاريخ دمشق: كما في «فيض القدير» (٦٠/٦). ورمز السيوطي لضعفه.

وقال الألباني في «ضعيف الجامع الصغير»: (١٦٣/٣):

<sup>«</sup>موضوع».

<sup>(</sup>٢) في هامش الأصل: «مطلب: الآنك».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا: ذم الملاهي: رقم (١٨).

وروي مرفوعاً إلى النبي عَلِيْكُ، ولا يصح، كما قال النووي في «فتاويه»: (ص ١٨٨) والسيوطي في «المصنوع»: رقم (٣٤٢) وعلي القاري في «المصنوع»: رقم (٢٤٠) و«الأسرار المرفوعة»: رقم (٣٦٢).

وانظر:

<sup>«</sup>المقاصد الحسنة»: (٨١٥) و «تمييز الطيب من الخبيث»: (١٩٦١) و «أسنى المطالب» (١٩٦١) و «تذكرة الموضوعات»: (١٩٧).

#### [دخول الحمام بغير مئزر]

ودخول الحمام بغير مئزر. وقد قال ــ عَلِيْسَةٍ ـــ:

«من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فلا يدخل الحمام إلا بإزارٍ»(١).

وأحمد: المسند: (٣٣٩/٣).

والخطيب: تاريخ بغداد: (٢٤٤/١).

والحاكم: المستدرك: (٢٨٨/٤).

والطبراني: الأوسط: (٢١/١) رقم (٦٩٢) و(٢/٥١٤) رقم (١٧١٥) و(٢٤٨/٣) رقم (٢٥٣١).

والسهمي: تاريخ جرجان: (ص ١٩١-١٩٢).

من طرق عن أبي الزبير عن جابر به.

قال الحاكم:

«صحيح على شرط مسلم».

ووافقه الذهبي.

قلت:

وَفيه أبو الزبير، وهو مدلس، وقد عنعن.

ولكنه لم ينفرد به، فتابعه طاووس.

أخرجه الترمذي: كتاب الأدب: باب ماجاء في دخول الحمام: (١١٣/٥) رقم (٢٨٠١).

والطبراني: الأوسط: (٥٠/١) رقم (٥٩٢).

وابن عدي: الكامل في الضعفاء: (٧٢٨/٢) من طريق ليث بن أبي سليم عن طاووس به.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي: كتاب الغسل والتيمم: باب الرخصة في دخول الحمام: (۱) (۱۹۸/۱).

وقال علي \_\_ رضي الله عنه \_\_: (من كشف عورته أعرض الله عنه). وهذه الأمور كلها فسوق .

#### [ شغل الطريق بغير حق ]

ومن ذلك: البيع والشراء على الطريق، إذا كان يضر بالمارة، وكان الورعون لا يشترون منهم.

ومن ذلك: إخراج الرَّوُاشِن والميازيب إلى الطريق، وطرح [٢٨/ب] قشور البطيخ والرَشُّ على الطريق. /

#### [ زخرفة المساجد وتعددها في المحلة الواحدة وتحلية المصاحف ]

ومن ذلك: زخرفة المساجد، وتحلية المصاحف، وكثرة المساجد في المحلة الواحدة.

#### [ جملة من المستحدثات ]

ومما أُحدث: الموائد، وإنما كانوا يأكلون على السُّفَر(١).

«هذا حديث حسن غريب، لا نعرفه من حديث طاووس عن جابر إلا من هذا الوجه.

قال محمد بن إسماعيل: ليث بن أبي سليم صدوق، وربما يهم في الشيء. قال محمد بن إسماعيل: وقال أحمد بن حنبل: ليث لا يفرح بحديثه، كان ليث يرفع أشياء لا يرفعها غيره، فلذلك ضعفوه».

وللحديث شواهد كثيرة. انظر: «من وافقت كنيته كنية زوجه من الصحابة» لابن حيويه: رقم (٤) وتعليقنا عليه، نشر وتوزيع دار ابن القيم/ الدمام ــ السعودية.

(١) قال الشاطبي في «الإعتصام»: (١٩٦/١-١٩٧) في «مسألة المناخل»:

<sup>=</sup> وقال الترمذي:

وكذا المنّاخل والأشّنان، والشَّبَعُ(١) وتشييد البنيان بالجص والآجر، ونقش الأبواب، وكانوا يكرهون النظر إلى ذلك .

#### [ جملة من بدع الثياب ] :

ومنها: الثياب الرقاق، وكانوا يقولون: الثياب الرقاق: ثياب الفُسَّاق، ومن رق ثوبه رق دينه، وأول النَّسُك الزِّي.

ومنها أيضاً: تطويل الثياب في الكم والثياب. وكان كم النبي — عليلة و إلى الرُّسْغ، وهو مفصل اليد.

وكان يقول:

«ما أسفل من الكعبين من الإزار في النَّار»(٢).

<sup>«</sup>وليست \_ في الحقيقة \_ من البدع، بل هي من باب التنعم، ولا يقال فيمن تنعم بمباح: إنه قد ابتدع، وإنما يرجع ذلك \_ إذا اعتبر \_ إلى جهة الإسراف في المأكول، لأن الإسراف كما يكون في جهة الكمية، يكون في جهة الكيفية، فالمناخل لا تعدو القسمين، فإن كان الإسراف من ماله، فإن كره، وإلا اغتفر، مع أن الأصل الجواز».

وقال أيضاً:

<sup>«</sup>ومما يحكيه أهل التذكير من الآثار:

أن أول ما أحدث الناس أربعة أشياء:

المناخل والشبع وغسل اليدين بالأشنان بعد الطعام، والأَكل على الموائد.

وهذا كله \_ إن ثبت نقلاً \_ ليس ببدعة، إنما يرجع إلى أمر آخر».

قلت: وكذلك البنيّان بالجص والآجر ونقش الأبواب، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر التعليق السابق.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: كتاب اللباس: باب ما أسفل من الكعبين فهو في النار: (٢) أخرجه البخاري: مع فتح الباري.

والنسائي: المجتبى: كتاب الزينة: باب ما تحت الكعبين من الإزار: (٢٠٧/٨).

وكان يقول:

«من جر ثوبه لم ينظر الله إليه» (١).

وكان يقول:

«إزرة المؤمن إلى أنصاف الساقين»(٢).

ودخل شاب على عمر \_\_ رضي الله عنه \_\_ فإذا إزاره يمس الأرض فقال له عمر: ارفع إزارك، فهو أُنقى لثوبك وأتقى لربك (٣). فتطويل الثياب، شعار المتكبيرن والمرّحين .

وابن خزيمة: الصحيح: (٣٨٢/٢).

(٢) أخرجه الطيالسي: المسند: رقم(٢٢٢٨).

وابن حبان: (٣٩٩/٧) ــ مع الإحسان.

ومالك: في اللباس: ماجاء في إسبال الرجل ثوبه: (٩١٥-٩١٥) رقم (١٢). والبغوي: شرح السنة: (١٢/١٢) رقم (٣٠٨٠).

وأبو داود: كتاب اللباس: بأب في قدر موضع الإزار: (٩/٤) رقم (٤٠٩٣). وابن ماجة: كتاب اللباس: باب تحريم جرّ الثياب خيلاء: (١١٨٣/٢) رقم (٣٥٧٣).

والبخاري: التاريخ الكبير: (٣٦٦/١/٣).

والحديث صحيح.

(٣) أخرجه البخاري: كتاب فضائل الصحابة: باب قصة البيعة والاتفاق على عثمان بن عفان رضي الله عنه: (٣٧٠-٦٢) رقم (٣٧٠٠) مطولا جداً، والمذكور جزء منه، وقاله عمر عند مقتله رضي الله عنه.

وأخرجه بإسناد حسن مختصراً:

أحمد: فضائل الصحابة: (٢٥٨/١) رقم (٣٢٩).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب اللباس: باب من جر ثوبه من الحيلاء: (۱۰/۲۰۷–۲۰۸) رقم (۵۷۸۸).

#### ا ذو الوجهين ]

ومنها: اختلاف السريرة والعلانية، وكان السلف إذا كلموا أحداً، أو سلموا عليه، سلمت له قلوبهم، فلا يتكلمون فيه إلا بخير، في غيبته وحضوره، وإذا تكلموا في أحدٍ لبدعة أو فسق يعظونه. وإذا مدحوا أحداً بقول لم يذموه بفعل. وإذا ذموه بفعل لم يمدحوه بقول، لأن ذا اللسانين واختلاف الوجهين، واختلاف السر والعلانية، نفاق.

كان بعض السلف يقول:

(ما ذكر عندي إنسان إلا مثلته جالساً، فقلت في غيبته ما أحب أن يَسْمَع).

وقال آخر:

(ما ذكر عندي رجل إلا صورت في نفسي مثاله، فكل ما أحب أن يقال لي، قلته له).

ويروى في كتب الله: (عجباً لمن قيل له في الخير، وليس فيه خير، كيف يفرح(!!) ولمن قيل فيه السوء، وهو فيه، كيف يغضب(!!) وأعجب من ذلك من أحب لنفسه، وأبغض الناس على الظن).

#### [حب المدح وطلب الحمد]

ومما أُحدث: حب المدح، وطلب الحمد. وكان السلف يكرهون ذلك. قال بعضهم: (من أحب المدح، وكره الذم، فهو منافق). وقال سفيان الثوري:

(إذا كنت، إذا قيل لك: بئس الرجل. تغضب، فأنت بئس الرجل).

وقال آخر: (لا يزال فيك خيرٌ، ما لم تر أَن فيك خيراً). وسئل بعضهم: ما علامة المنافق؟ فقال: (الذي إذا مُدِحَ بما ليس فيه، ارتاح لذلك قلبه).

وقال سفيان:

(إذا رأيت الرجل يحب أن يحبه الناس كلهم، ويكره أن يذكره أحد بسوء، فأعلم أنه منافقٌ)(١).

وكان السلف إذا مُدحوا، خافوا وأَشفقوا، وردوا الصنعة إلى صانعها، ويشهدون أَن في الفطرة فاطرها. ولا ينظرون إلى نفوسهم، ولا يعجبون يوصفهم

[٢٩] وهذه طرق قد دُرِست، وانقطع سُلَّاكها. اللهم انظمنا / في سلك الأَبرار، وألحقنا بالأخيار، الذيم هم غرسك، الذين تستعملهم بطاعتك .

<sup>(</sup>۱) ذكر الذهبي في «سير أعلام النبلاء»: (۲۷۸/۷) عن سفيان: «إذا أثنى على الرجل جيرانه أجمعون، فهو رجل، لأنه ربما رآهم يعصون، فلا ينكر، ويلقاهم ببشر».

وقد روي عن رسول الله \_ عَلَيْكُ \_ أنه قال:

(الايزال الله يغرس في هذه الدنيا غرساً، يشغلهم بطاعته)(۱).

فغرس الله تعالى محروس في الأحوال، ومحفوظ في الأصلاب والأرحام، ومرعي يُكلؤهم الله ويرعاهم، وهم رجاله(!!) في أرضه، وأولياؤه والدعاة إليه، عاملين بكتاب الله، ومتبعين لسنة نبيهم والله واللهم الهدنا الذين هدى الله فبهداهم اقتده (۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجة: المقدمة: باب اتباع سنة رسول الله عَلَيْكُم: (۱/٥) رقم (۸). والبخاري: الكنى: ترجمة رقم (٥٣٧).

وأحمد: المسند: (٢٠٠/٤).

وابن عدي: الكامل في الضعفاء: (٥٨٤/٢).

وابن حبان: الصحيح: رقم (٨٨ ــ موارد الظمآن).

وابن الأَثير: أسد الغابة: (٣٣٣/٦).

والديلمي: الفردوس: (٩٠/٥) رقم (٧٥٥٨).

والبغوي: كما في «الإصابة»: (٢/٤).

وإسناده حسن .

وقال البوصيري في «مصباح الزجاجة»: (١/٤٥):

<sup>«</sup>هذا إسناد صحيح، رجاله كلهم ثقات».

وهو في «صحيح الجامع الصغير»: رقم (٧٦٩٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: آية رقم (٩٠).

#### فصل

#### في كلام السلف

#### ما هي السنة؟ ووصيتهم بلزومها واتباعها

#### [ وصية سفيان الثوري ]

قال سليمان بن عيسى: قال لي سفيان الثوري – رحمه الله –: أما بعد – عافانا الله وإياك من سخطه وأعاذنا من النار برحمته – أوصيك بتقوى الله، واحذر عقابه، وأن تجهل بعد إذ علمت، فتهلك، وأن تهلك بعد إذ عرفت، وأن تعمى عن الهدى بعد إذ بصرت، وتدع الطريق بعد إذ وضح لك، وتغتر بأهل الباطل بطلبهم الدنيا، وحرصهم عليها، وجمعهم إياها، فإن القول فيها شديد، والخطر عظيم، والأجل قريب. وكأن قد كان ماتحذر، فتفرع، وفرع قلبك. ثم الجد الجد!! والوحاء الوَحاء (1)!! والهرب!!

فارتحل إلى الآخرة، قبل أن يُرحل بك، واسبق رُسُل ربك، بما تحب أن تُستقبل به، وانكمش في أُمورك. واشدد مئزرك، وقدم

<sup>(</sup>۱) قال ابن منظور في «لسان العرب»: (۱/۱۸۵-۳۸۲):

<sup>«</sup>الوحى: العجلة. يقولون:

الوحى الوحى !! الوحَاء الوَحاء!!

يعني: البدار البدار، والوَحاء والوَحاء، يعني: الإسراع، فيمدُّونهما ويقصرونهما، إذا جمعوا بينهما، فإذا أَفردوه، مدوه، ولم يقصروه». انتهى

جهازك، من قبل أن يُقضى قضاؤك، ويحال بينك وبين ماتريد، فقد وعظتك، بما وعظت به نفسي، والتوفيق من الله، ومفتاح التوفيق الدعاء والتضرع، والإستكانة والندامة على مافرطت في أمرك، ولا يضيع حقك من هذه الأيام والليالي.

أسأل الله، الذي من علينا بمعرفته أن لا يكلنا وإياكم إلى أنفسنا، وأن يتولى منا ومنكم ماتولى من أوليائه وأحبابه، برحمته، إنه على كل شيء قدير.

وقال رحمة الله عليه:

السنة سنتان: سنة أخذها هدى، وتركها ضلالة وسنة أخذها هدى، وتركها ليس بضلالة. وإن لله حقاً بالليل لا يقبله بالنهار، وحقاً بالنهار، لا يقبله بالليل، وأنه لا يقبل نافلة، حتى تؤدى الفريضة. وأن العبد يحاسب يوم القيامة بالفرائض. فإن جاء بها تامة، أو لم يؤدها كاملة، ألحق بها النوافل، حتى يكمل بها. وأول الفرائض الإنتهاء عن المحارم والمظالم، فإن الله تعالى يقول في كتابه:

فنعمّ والله ما وعظ به.

وقال تعالى:

﴿وتزودوا فإن خير الزاد التقوى ﴿(٢).

<sup>(</sup>١) سُورة النساء: آية رقم (٥٨).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: آية رقم (١٩٧).

وإنما عنى: اتقوا الله من المظالم، أن تنالوها، فتنفقوها في أعمال البر.

وقال \_ رحمه الله \_:

وأحسن سريرتك يُحسن الله علانيتك، وأصلح فيما بينك وبين الله، يصلح الله فيما بينك وبين الناس، واعمل لآخرتك يفك الله أمر دنياك، وبع دنياك بآخرتك، تربحمهما جميعاً، ولا تخافن إلا ذنبك، ولا تستنكف أن تعمل لآخرتك ما ينفعك، ولا تستحي أن تتعلم العلم، واعمل ما ينفعك في آخرتك، فإن العمل عليك فريضة واجبة، وإنما فضل العلم ليُتقى به.

وقال: إنما العلم خشية الله تعالى.

وسئل \_ رحمه الله \_ بما عرفت ربك؟ فقال:

بفسخ العزائم، ومنع الهمة.

وقال: الصلاة والزكاة من الإيمان، والإيمان يزيد وينقص، والناس عندنا مسئولون، والإيمان يتفاضل.

وقال الوليد بن مسلم: سألت سفياناً ومالكاً والأوزاعي عن أحاديث الصفات. فقالوا: نؤمن بها، وتُمضى كما جاءت، ولا نفسرها.

وقال: من قال القرآن مخلوق، فهو كافر.

وقال: من قال: إن عليًّا أَحق بالخلافة من أَبي بكر، فقد أخطأ ولا أَدري أَيُرفع له عمل إلى السماء أم لا.

وقال: الخلفاء وأئمة العدل خمسة: أبو بكر وعمر وعثمان وعلى وعمر بن عبدالعزيز. وقال: القدرية كفار الجهمية.

وقال لشعيب:

اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم. الإيمان قول، ولا يصح قول إلا بعمل، ولا يصح قول وعمل ونية إلا بعمل، ولا يصح قول وعمل ونية اللا بإصابة السنة. قلت: وما السنة؟ قال: تقديم الشيخين: أبي بكر وعمر — رضي الله عنهما — ولا ينفعك ما كتبت حتى تقدم عنمان، ولا ينفعك ما كتبت حتى تشهد للعشرة بالجنة، ولا ينفعك ما كتبت حتى ترى المسح على الخفين، وأنه اثر عندك من غسل الرجلين. ولا ينفعك ما كتبت حتى تؤمن بالقدر: خيره وشره، وحلوه ومره. وأن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك.

San San San

 $(1-\epsilon)^{\frac{1}{2}} e_{\alpha\beta} (E_{\alpha\beta} - E_{\alpha\beta}) = (1-\epsilon)^{\frac{1}{2}} e_{\alpha\beta}$ 

ثم قال: ولا ينفعك ما كتبت حتى تُصلي الصلاة خلف كل بر وفاجر. قلت: في سائر الصلوات؟ قال: في الجمعة والعيدين. ثم قال: وأن تشهد بالقرآن، كلام الله غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود، من قال غير هذا فهو كافر. والإيمان يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية.

ثم قال: ياشعيب بن حرب، والله ما قالت القدرية ما قال الله \_ تعالى \_ ولا ما قال الملائكة، ولا ما قال الأنبياء، ولا ما قال أهل النار، ولا ما قال أهل الجنة، ولا ما قال أخوهم إبليس.

قال الله تعالى:

﴿ أَفْرَأَيْتُ مِنَ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هُواهُ ﴾ (١) الآية.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية: آية رقم (٢٣).

وقالت الملائكة:

[1/4.]

وسبحانك لا علم لنا / إلا ما علمتنا (١).

وقال عيسى \_ عليه السلام \_:

﴿إِن هي إِلا فتنتك ﴾ (٢).

وقال أهل الجنة:

والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا

الله الله الله الله

وقال أهل النار:

وغلبت علينا شقوتنا (١٠).

وقال إبليس:

﴿ رِب بِمَا أَغُويتني ﴾ (°) الآية.

ثم قال: ولا تُصلي إلا خلف من تثق به، وتعلم أنه من أهل السنة والجماعة، إلا الجمعة والعيدين. ثم إذا وقفت بين يدي الله — تعالى — فقل حدثني بهذا سفيان بن سعيد، ثم خلي بيني وبين ربي (٢).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية رقم (٣٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: آية رقم (١٥٥)

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: آية رقم (٤٣)

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون: آية رقم (١٠٦).

<sup>(</sup>٥) سورة الجحر: آية رقم (٣٩).

<sup>(</sup>٦) ذكر هذه الوصية:

اللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة»: (١٥١/١٥-١٥٤). ونقلها عنه الذهبي في «تذكرة الحفاظ»: (٢٠٦/٦-٢٠٧) وقال:

#### [ وصية الإمام الشافعي ] :

وروى الشيخ الحافظ أبو محمد عبدالغني بن عبدالواحد بن على المقدسي عن أبي منصور محمد بن على بن صباح البلدني قال: (هذه وصية الإمام الشافعي ــ رضي الله عنه ــ أوصى بها إلى

أن يشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، لا نفرق بين أحد من رسله، وأن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي، لله رب العالمين، لا شريك له، وبذلك أمرت، وأنا من المسلمين. وأن الله يبعث من في القبور، وأن الجنة حق والنار حق وأن عذاب النار حق، وأن الحساب حق، والميزان والصراط حق. والله تعالى يجزي العباد بأعمالهم. عليه أحيا، وعليه أموت، وعليه أبعث إن شاء الله تعالى.

وأشهد أن الإيمان قول وعمل، ومعرفة القلب، يزيد وينقص. وأن القرآن كلام الله، غير مخلوق. وأن الله \_ تعالى \_ يُرَى في الآخرة، ينظر إليه المؤمنون عياناً جهاراً، ويسمعون كلامه. وأنه فوق عرشه. وأن القدر خيره وشره من الله ـ عز وجل ـ لا يكون إلا ما أراده الله وقضاه وقدره. وأن خير الناس بعد رسول الله \_ عَلَيْكُ \_ أَبُو

وابن بطة: الإبانة: (٣١٢/٢).

<sup>= «</sup>هذا ثابت عن سفيان وشيخ المخلص ثقة رحمة الله عليهم». وأخرج نحو الجزء الأخير منه من قول زيد بن أسلم: اللالكائي: شرح أصول اعتقاد أهل السنة: (٣/٥٦٥–٧٠٥). والآجري: الشريعة: (ص ١٦٢–١٦٣).

بكر وعمر وعثمان وعلي \_ رضي الله عنهم \_ وأتولاهم، واستغفر لهم، ولأهل الجمل، وصفين القاتلين والمقتولين، وجميع أصحاب رسول الله \_ عليه \_ والسمع لإولي الأمر، ماداموا يُصلون والموالاة لهم. ولا يُخرج عليهم بالسيف، والخلافة في قريش. وأن قليل ما أسكر كثيره خمر والمتعة حرام وأوصي بتقوى الله \_ عز وجل \_ ولزوم السنة والآثار عن رسول الله \_ عليه وأصحابه. وترك البدع والأهواء، واجتنابها. فاتقوا الله ما استطعتم وعليكم بالجمعة والجماعة ولزوم السنة والإيمان، والتفقه في الدين. من حضرني منكم فليلقني لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله وتعاهدوا الأظفار والشارب، وإذا احتضرت فإن كانت عندي حائض، فلتقم، وأن تطيبوا وتدهنوا (١).

هذه وصية الإمام / الشافعي - رضي الله عنه - .

#### [ عقيدة الإمام الشافعي ]

وروى الشيخ الزاهد أبو الحسن علي بن أَحمد بن يوسف الهَكَّاري عن أبي شعب وابي ثور عن أبي عبدالله محمد بن إدريس الشافعي قال:

القول في السنة التي أنا عليها، ورأيت أصحابنا عليها: أهل الحديث، الذين رأيتهم، وأحذت عليهم، مثل: سفيان بن عيينة ومالك

<sup>(</sup>١) نقلها عن السيوطي:

يوسف النبهاني في «دليل التجار إلى أخلاق الخيار»: (١٤١-١٤٠).

وغيرهما: الإقرار بشهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله. وأشهد أن الجنة حق، وأن النار حق. وأن الساعة آتية، لاريب فيها. وأن الله يبعث من في القبور، وأومن بجميع ما جاءت به الأنبياء. وأعقد قلبي على ما ظهر من لساني. ولا أشك في إيماني. ولا أكفر أحداً من أهل التوحيد بذنب، وإن عمل الكبائر، وأكلهم إلى الله \_ عز وجل ـ وقدره وإرادته خيره وشره جميعاً \_ وهما مخلوقان مقدران على العباد ــ من الله ــ عز وجل ــ من شاء الله أن يكفر يكفر. ومن شاء الله أن يؤمن آمن. ولم يرض الله \_ عز وجل \_ \_ بالشر ولا يأمر به ولا يحبه، بل أمر بالطاعة وأحبها ورضيها. ولا أنزل المحسن من أمة محمد الجنة بإحسانه، ولا المسيء بإساءته النار. خلق الخلق على ما أراد ف «كل ميسرٌ لما نُحلق له»(١) كما جاء في الحديث. وأعرف حق السلف، الذين اختارهم الله لصحبة نبيه \_\_ عَلِيْتُهُ \_ والأخذ بفضائلهم، وأمسك عما شجر بينهم، صغيرهم وكبيرهم، وأقدِّم أبا بكر ثم عمر ثم عثمان ثم عليا \_ رضى الله عنهم - فهم الخلفاء الراشدون. وأعقد قلبي ولساني على أن القرآن كلام الله، منزل غير مخلوق. والكلام في اللفظ والوقف بدعةً. والإيمان قول وعمل، يزيد وينقص. وأؤمن برؤية الله ــ تعالى ــ

<sup>(</sup>۱) أُخرجه البخاري: كتاب القدر: باب جفَّ العلم على علم الله: (۲۹۱/۱۱) رقم (۲۰۹۱).

وكتاب التوحيد: باب قول الله تعالى: ﴿ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدَّكر﴾: (٢١/١٣) رقم (٧٥٥١) ــ مع فتح الباري.

ومسلم: كتاب القدر: باب كيفيقة الخلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته: (٢٠٤١/٤).

في الآخرة. كما جاء في الحديث عن رسول الله \_ عَيْنَ لِهِ \_ ولما سمعت الله تعالى يقول في كتابه عن الكفار:

«كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون» (١).

دل على أن المؤمنين في حال الرضا غير محجوبين، ينظرون إليه، لا يضامون في رؤيته. والشفاعة لأهل الكبائر من أمة محمد والسفل في وأن المسح على الخفين في الحضر والسفر جائز. والجهاد مع كل بر وفاجر. وصلاة العيدين والجمعة إلى يوم القيامة، والبيع والشراء على حكم الكتاب والسنة. والدعاء لأئمة المسلمين بالصلاح.

هذه عقيدة أهل السنة والجماعة.

أحيانا اعلى وأماتنا عليها، وجنبنا البدع، ماظهر منها ومابطن، إنه جوادٌ كريم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. / [٣١] وحسبنا الله، ونعم الوكيل، نعم المولى، ونعم النصير(٢). وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم. والحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>١) سورة المطففين: آية رقم (١٥).

<sup>(</sup>٢) ذكر هذه الوصية، المشتملة على عقيدة الإمام الشافعي \_\_ رحمه الله تعالى \_\_ النبهاني في كتابه «دليل التجار إلى أخلاق الأخيار»: (١٤١-١٤٢).

تم المجموع المبارك(۱): يوم الأربعاء /سادس عشر/ صفر/ سنة ١١٨٨.

غفر الله لمؤلفه ولكاتبه وللناظر فيه، ونفع بما فيه كاتبه، ومن طلب النفع منه بنية صادقةٍ، وجميع المسلمين، إنه جواد كريم..

وكاتبه فقير رحمة ربه العلي: إبراهيم بن أحمد بن يوسف النجدي التميمي الحنبلي.

<sup>(</sup>١) وفيه للإِمام السيوطي ــ رحمه الله تعالى ــ هذه الرسائل:

١ - تمهيد الفرش في الخصال الموجبة لظل العرش، وقد انتهيت من تحقيقه في
 ٢١/رجب سنة ١٤٠٧هـ، بفضل الله وكرمه، وهو من منشورات مكتبة المنار:
 الزرقاء / الأردن.

۲ -- بشرى الكثيب بلقاء الحبيب / وقد انتهيت من تحقيقه بعد ظهر الثلاثاء /١/
 محرم / سنة ١٤٠٨هـ، وهو من منشورات مكتبة المنار، أيضاً.

٣ ــ الأرَج في الفَرَج، وقد طبع أكثر من طبعة.

٤ — الأمر بالإتباع والنهي عن الإبتداع، وقد انتهيت من تحقيقه بعد عشاء يوم السبت /٢٦/ جمادى الأولى / سنة ١٤٠٨هـ.

تم بحمد الله وعونه

### القهارس

- ١ فهرس الآيات الكريمة.
- ٢ \_ فهرس الأحاديث الشريفة .
  - ٣ فهرس الآثار.
  - ٤ ۔ فهرس الموضوعات.
    - ه ۔ فهرس انسنن .
  - ٦ ۔ فهرس البدع .

## (١) فهرس الآيات الكريمة

| الصفحة       | الآيـــة                                             |
|--------------|------------------------------------------------------|
| 1/17         | اجعل لنا إلهاً كما لهم آلهة                          |
| 100          | أرأيت الذي ينهي عبداً إذا صلى                        |
| 19%          | اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله                       |
| ۳۱.          | أَفرأيت من اتخذ إلهه هواه                            |
| 7 • ٢        | أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها             |
| <b>T</b> •X  | إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها           |
| 1 2 7        | ثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبع        |
| 717          | جعل لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها              |
| <b>711</b>   | الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي             |
| 377          | رب بما أُغويتني                                      |
| 711          | سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا                      |
| 711          | غلبت علينا شقوتنا                                    |
| <b>T</b> Y   | فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول            |
| 719          | فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا             |
| <b>TY</b> .  | فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة          |
| 12.          | فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يُشرك  |
|              | في بيوت أَذِن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه           |
| <b>7 • 7</b> | قل انظروا ماذا في السموات والأرض وما تغني الآيات     |
| ٣١ .         | قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم |

| حة ا                                  | الصة       | الآيــــة                                              |
|---------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------|
|                                       | A F        | قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم                           |
| ۲,                                    | ۸٧         | قل لايعلم من في السموات ومن في الأرض الغيب إلا الله    |
| ٣                                     | ·<br>10    | كلاّ إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون                       |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ۲٤         | كلاً نمد هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك                      |
| 7.                                    | 90         | لقد كان لكم في رسول الله أُسوة حسنة                    |
| ٠. ٠                                  | ٧٦         | ليغيظ بهم الكفار                                       |
|                                       | ۷٦٠        | ما أَفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول      |
|                                       | <b>/</b> 1 | محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم |
| *                                     | ۱,۹        | هل أتبعك على أن تعلمني مما علمت رشداً                  |
|                                       | ۳١.        | واتبعوه لعلكم تهتدون                                   |
| 1                                     | • 1        | واستفزز من استطعت منهم بصوتك                           |
| 1.5                                   | 00         | واسجد واقترب                                           |
|                                       | ٧٦         | والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا             |
| 1                                     | 0)         | والذين لا يشهدون الزور                                 |
|                                       | ۳۱         | وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل        |
| 1                                     | ••.        | وأنتم سامدون                                           |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 10         | وأنكحوا الأيامي منكم                                   |
| · * 1                                 | ٤٠         | وإياي فاعبدون                                          |
| ۳.                                    | ٠٨         | وتزودوا فان خير الزاد التقوى                           |
| Υ.                                    | 0 2        | وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همساً                |
|                                       | ۳١         | ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يقولون               |
| : _ <b>\</b>                          | ٤٦         | وقل ربّ زدني علماً                                     |
|                                       | ۳۱ .       | وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا           |
|                                       | 00         | ومن أضِل ممن اتبع هواه بغير هدى من الله                |

| الصفحة |                       | ــــة               | الآيـــ               |    |
|--------|-----------------------|---------------------|-----------------------|----|
| 99     | ىل عن سبيل الله       | ، لهو الحديث ليض    | من الناس من يشتري     | و، |
| 194    |                       |                     | هو أُلد الخصام        |    |
| 0.0    |                       | ي عن سبيل الله      | لاتتبع الهوى فيضلل    | و  |
| 771    | سوا وتسلموا على أهلها |                     |                       |    |
| 108    |                       |                     | و تفسدوا في الأرض     |    |
| 71     | : تولوا عنه           | عوا الله ورسوله ولا | أيها الذين آمنوا أطيا | یا |
| 190    |                       | هوناً               | مشون على الأرض        | ی  |

# (٢) فهرس الأحاديث الشريفة المدريفة الم

| ٤٣                                     | اثنان خير من واحد وثلاثة خير من اثنين وأربعة                |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 107                                    | إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة                      |
| ٠                                      | إذا التقى المسلمان فتصافحاً، وحمداً الله، واستغفراه         |
| 771                                    | إذا انتهى أحدكم إلى المجلس، فليسلم، فإن بدا له              |
| ۱ <b>۲۲</b>                            | إذا حضر العشاء، وأقيمت الصلاة، فابدأوا بالعشاء              |
| ۱۹٤                                    | إذا زال زال قلعاً                                           |
| Y7Y                                    | إذا لقي أحدكم أخاه، فليسلم عليه، فإن حالت بينهما شجرة       |
| Y 1 Y                                  | إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية          |
| Y                                      | إذا مات ولد العبد، يقول الله تعالى للملائكة: قبضتم ولد عبدي |
| 7 A E - 7 A 7                          | إذا مررتم بهؤلاء، الذين يلعبون بهذه الأزلام: الشطرنج والنرد |
| 190                                    | إذا مشى مشى مشياً مجتمعاً، يعرف أنه ليس بمشي تماجن          |
| ۳۰۲                                    | إزرة المؤمن إلى أنصاف الساقين                               |
| YY1                                    | الاستئذان ثلاث، فإن أذِن لك                                 |
| YO1                                    | اسرعوا بالجنازة، فإن تكن صالحة، فخيرٌ تقدمونها إليه         |
| ١٧١                                    | اسكنوا في الصلاة                                            |
| ٤٧                                     | ألا إن من قبلكم من أهل الكتاب، افترقوا على اثنتين وسبعين    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | البسوا الثياب البيض، إنها أطهر وأطيب، وكفنوا                |
| ۲۸۳                                    | اللاعب بالشَّطرنج، كالآكل لحم الخنزير، والناظر إليه         |
|                                        | <b>~~~</b>                                                  |

| 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أكبر، هذا كما قال قوم موسى: ﴿ اجعل لنا ﴾             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| `\ <b>r</b> \                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | هم لاتجعل قبري وثنا يعبد                             |
| ٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فرطكم على الحوض، وليختلجن رجال دوني، فأقول: يارب     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأرض لتعج لربها من الذين يلبسون الصوف رياءً         |
| TA7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الله لم يأمرنا أن نكسوا الحجارة والطين               |
| YY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الله وملائكته وأهل السماوات والأرض، حتى النملة       |
| 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أُولَى الناس بالله من بدأهم بالسلام                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رسول الله عَلِيْنَةِ كان يرقع ثوبه                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الشيطان ذئب الإنسان، كذئب الغنم، يأخذ الشاة          |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الكفار إذا مات منهم الرجل الصالح، بنوا على قبره      |
| · '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لله في كل يوم ثلاثمائة وستين نظرة إلى خلقه، ليس      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | للوضوء شيطانا، يقال له: الولهان، فاتقوا وسواس        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | من كان قبلكم، كانوا يتخذون القبور مساجد، فلا تتخذوها |
| ١٠٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | النبي عَلِيْكُم كان يصلي بعد العصر، وينهي عنها       |
| 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | النبي عَيْدَ نهي عن الصلاة بعد الصبح                 |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | النبي عَلِيْكُ نهي عن صوم خمسة أيام في السنة         |
| 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | النبي عَلِيْنَةٍ نهى عن الوصال، فقالوا: إنك          |
| 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لت سورة الأنعام جملة واحدة، يشيعها سبعون             |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كم قوم تجهلون، لتركبن سنن من كان قبلكم               |
| the state of the s | كان إذا تبع جنازة أكثر الصمات، ورؤي عليه الكآبة      |
| 1 7 ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لا يأت بخير، وإنما يستخرج من البخيل                  |
| 1:71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لا يدخل الجنة إلا مؤمن، وأيام منى أيام أكل وشرب      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ل أبرأ إلى الله منكم، أن يكون لي خليل، فإن الله      |

| الصفحة          | الحديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |                     |
|-----------------|------------------------------------------------|---------------------|
| 777             | ، فإني أباهي بكم الأمم                         | تناكحوا تكثروا      |
| Y.0             | 1 1 m m m                                      | تناكحو تناسلوا      |
| Y10             | ، أباهي بكم الأمم يوم القيامة، ولو بالسقط      | تنكاحوا تناسلوا     |
|                 | שווד בי לול לו לול לול לול לול לול לול לול לול |                     |
| 107             | كان رسول الله عَلِيْكُم ينهانا أن نصلي فيهن    | -<br>ثلاث شاعات ک   |
| A-40.22.22.     |                                                | ثمنهن حرام          |
|                 | ياكم ثلاث: النساء والطيب، وجُعلت               |                     |
| 189             | ن، احفوا الشوارب، واعفوا اللحي                 | خالفوا المشركي      |
| <b></b>         | _ عَلَيْكُ _ لنا خطأ، ثم قال: هذا سبيل الله    | خط رسول الله .      |
| X1Y vi          | سبيل الله، ودينار أَنفقته في رقبةٍ، ودينار     | دينار أُنفقته في .  |
|                 | ، فإنما هلك الذين من قبلكم، بكثر سؤالهم        |                     |
|                 | مالله<br>ــ علی به سمع زمارة راع، فصنع         |                     |
|                 | لم ــ على عثمان بن مظعون التبتل                |                     |
| 779             | ها ولينها وخشونتها وطولها وقصرها               | رقة الثياب وغلظ     |
| יייי דר ניידר נ | ، حَالِمَةً ــــ عن صوم يوم الجمعة             | سألت رسول الله      |
|                 | ل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا           |                     |
| <b>**</b>       | لله _ عَلِيْكِ _ ثم أُقبل علينا                | صلی بنا رسول ا      |
| <b>FV7</b>      | ل قوم لوط، كانوا يتظارطون في الطرقات           | عشرة خصال مر        |
|                 | لا تشبهوا باليهود                              |                     |
| Y Ý • · ·       | العابد كفضلي على أدناكم                        | فضل العالم على      |
|                 | ملى الشيطان من ألف عابد                        |                     |
| <b>NTY</b>      | النصاري، اتخذوا قبوراًنبيائهم مساجد            | ناتل الله اليهود وا |
| 198             | معع                                            | كان إذا مشى تقل     |
| 198-198         | ـ عَلِيْكُ ـــ إذا مشى، كأنما يهوي             | کان رسول اللہ ـ     |
| <u> </u>        | لله إذا أتى باب قوم، لم يستقبل                 | كان النبي ـــ عليه  |

من رغب عن سنتي، فليس مني .....من رغب عن سنتي،

# الصفحة الحديسيث الصفحة

| حة | ه. ه | 110 |
|----|------|-----|
| ~~ | -    | -   |

| •                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| من عمل عملاً، ليس عليه أمرنا، فهو رد                                                  |
| مَنْ كَانَ يُؤْمِنَ بَاللَّهُ وَالْيُومُ الآخر، فلا يُدخل الحمام إلا بَازِزار و ٩ ٩ ٢ |
| من لبس ثوب شهرة أعرض الله عنه، حتى يضعه                                               |
| من لبس ثوب شِهرة أُلبسه الله ثوب مذلة يوم القيامة                                     |
| من لعب بالنود فقد عصى الله ورسوله                                                     |
| من يرد الله به حيراً يفقهه في الدين                                                   |
| نعم، إذا صليت الصبح، فأقصر عن الصلاة                                                  |
| النكاح سنتي فمن رغب عن سنتي، فليس مني                                                 |
| نهي رسول الله عَلِيْتُهُ أن تستر الجدر                                                |
| نهي رسول الله عَلِيْظَةٍ عن استقبال رمضان باليوم واليومين                             |
| نهى رسول الله عَلِيْنَةُ عن الخذف بالبندق                                             |
| نهي رسول الله عَلِيْظُةِ عن شراء المغنيات وعن بيعهن                                   |
| نهى رسول الله عَيْضَا عن الصوم يوم الجمعة                                             |
| نهي رسول الله عَلَيْتُهُ عن اللعب بالحمام                                             |
| نهي رسول الله عليه عن النذر                                                           |
| نهي عن الصلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس، وبعد العصر ١٥٥                           |
| نهى النبي عَلِيْكُ عن الشهرتين                                                        |
| هكذا الوضوء، فمن زاد على هذا فقد أُساء وتعدى وظلم                                     |
| هلاّ بكراً تلاعبها وتلاعبك                                                            |
| هلك المتنطعون                                                                         |
| وإن لنفسك عليك حقاً                                                                   |
| وعظنا رسول الله _ عَلِيْتُكُمْ _ موعظةً وجلت منها القلوب                              |
| وفي بضع أحدكم صدقة. قالوا: يارسول الله، أيأتي أحدنا ٢٢و ٢١٥                           |
| ولا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها                                                 |
| لا تتخذوا بيتي عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا عليّ                                   |
|                                                                                       |

| الصفحة        | الحديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         | 1<br>1 = 8 <sub>0</sub> |
|---------------|---------------------------------------------------|-------------------------|
| 147           | ي عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا عليّ فإن        | لا تتخذوا قبر           |
| ١٢٧           | ي عيداً، ولا تتخذوا بيوتكم مقابر، لعن الله اليهود |                         |
| 170           | تكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلوا علي      | لا تجعلوا بيوا          |
| ١٦٣           | ة الجمعة بقيام من بين الليالي، ولا تخصوا يوم      | لا تخصوا ليلا           |
| 187           | رئكة بيتاً فيه كلب ولا صورة                       | لاتدخل الملا            |
| 777           | حتى ترقعيه                                        | لا ترفعي ثوباً          |
| 144:          | القبور ولا تجلسوا عليها                           | لا تصلوا إلى            |
| 172           | م السبت إلا فيما افترض عليكم                      |                         |
| 199           | بين ولا مداحين ولا طعانين ولا متماوتين            | لا تكونوا عيا           |
| 170           | لكم رمضان بصوم يوم أو يومين، إلا أن               | لا يتقدمن أح            |
| . 77.         | نة من في قلبه مثقال ذرة من كبر                    | لا يدخل الجا            |
| 4.0           | رس في هذه الدنيا غرساً يشغلهم بطاعته              | لا يزال الله يغ         |
|               | الرجل منا يلقى أخاه ـــ أو صديقه ـــ أينحني له؟   | يارسول الله،            |
| <b>ሃ</b> ዳም 🤫 | من زوجة                                           | ياعكاف هل               |
| ٤٢-٤١         | جماعة، فإذا شذ الشاذ منهم اختطفه                  | يد الله على ال          |
| ٤١            | جماعة، والشيطان مع من يخالف الجماعة               | يد الله على ال          |
|               |                                                   | and the second second   |

## (٣) فهرس الآثار

| الصفحة          | القائل        | الأثـــر                                            |
|-----------------|---------------|-----------------------------------------------------|
| بعود ۲۵۳        | عبدالله بن مس | أتضحك مع الجنازة!! لا أكلمك أبداً                   |
|                 | الأوزاعي      | أجبر نفسك على السنة، وقف حيث وقف القوم              |
| خعي ۱۸۲         | إبراهيم الن   | الإجتماع يوم عرفة أمر محدث                          |
| لاب ١٥٠٠        | عمر بن الخط   | اجتنبوا أعداء الله في دينهم، فإن السخط ينزل عليهم   |
|                 | الطبري        | أجمع علماء الأمصار على كراهة الغناء، والمنع منه     |
| 1,9,7           | البويطي       | أحذر كل متماوت فإنه ملد                             |
| الله ۲۲۶        | سهل بن عبدا   | احفظوا السواد على البياض، فما أُحد ترك الظاهر إلا   |
| <b>YT</b> 5 6 4 | ابن عمر       | أخبرهم أني بريء منهم، وأنهم برآء مني                |
| 97              | سفيان         | اخرجوه اخرجوه، فإني أرى مع كل امرأة شيطاناً         |
| 111 -           | مالك بن أنس   | إذا اشترى الرجل جارية، فوجدها مغنية، فله ردها       |
| 194             | عائشة         | إذا أعجبك حسن عمل امريء فقل: اعملوا فسيرى الله      |
| ساط ٥١          | يوسف بن أس    | إذا بلغك عن رجل بالمشرق أنه صاحب سنة، فابعث         |
| طالب ۲۰۱        | علي بن أبي و  | إذا ذكرتم العلم، فاكظموا عليه، ولا تخلطوه بضحك      |
| ٥٣              | الشافعي       | إذا رأيت رجلاً من أصحاب الحديث، فكأني رأيت رجلاً    |
| T . E           | سفيان         | إذا رأيت الرجل يحب أن يحبه الناس كلهم، ويكره        |
| میاض ۲۸         | الفضيل بن ع   | إذا رأيت مبتدعاً في طريق، فخذ طريقاً آخر، ولا يرفع  |
| 70              | إبراهيم       | إذا قمت من عندنا فلا تعد                            |
| ي ۲۰۶           | سفيان الثورة  | إذا كنت إذا قيل لك: بئس الرجل، تغضب، فأنت بئس الرجل |
| Y • £.          | بعض السلف     | الذي إذا مدح بما ليس فيه، ارتاح لذلك قلبه           |
| نبل ۱۸۵         | أحمد بن ح     | أرجو أن لا يكون به بأس، قد فعله غير واحد            |

| الصفحة       | القائل                          | الأثــــر                                                   |
|--------------|---------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| ۲۳.          | عبدالله بن سلام                 | أردت أن أدفع به الكبر                                       |
| 7.7          | عمر بن الخطاب                   | ارفع إزارك، فهو أُنقى لثوبك، وأُتقى لربك                    |
| 179          | عمر بن الخطاب                   | استسقاء عمر بدعاء العباس                                    |
| 197<br>777   | أبو الدرداء                     | استعيذوا بالله من خشوع النفاق                               |
| 777          | رابعة العدوية                   | استعفر الله من قلة صدقي في قولي، استغفر الله                |
| ΘY           | سفيان الثوري                    | استوصوا بأهل السنة خيراً، فإنهم غرباء                       |
| ٤٨.          | عبدالله بن مسعود                | الإقتصاد في السنة خير من الإجتهاد في البدعة                 |
| <b>417</b>   | قتادة                           | أكانت المصافحة في أصحاب النبي عَلَيْكُم؟                    |
| 772          | سهل بن عبدالله                  | اكتب إن استطعت أن تلقى الله، وبيدك المحبرة، فافعل           |
| ۳۱۰.         | سفيان الثوري                    | اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم، الإيمان قول، ولا يصح ذلك      |
| 71.          | عبدالرحمن بن الأسود             | أكره أن يستقبلني إنسان، فيسألني عن شيء                      |
| 1 1 1        | أحمد بن حنيل                    | أكرهه هو بدعة، ولا يجالسون                                  |
|              | عمر بن عبدالعزيز                | الزم دين الصبي في المكتب، وانه عما سوى ذلك                  |
| 77           | ابن سیرین                       | إما أن تقوم وإما أن نقوم                                    |
| 79           | الشافعي                         | أما إنه قد قصر، لو رأيته يمشي ي الهواء، ما قبلته            |
| 777          | الشبلي<br>أ ال                  | أما الخيام فإنها كخيامهم وأرى نساء الحي غير نسائها          |
| 707          | أبو الدَّرداء                   | أما كان ذلك؟ فما رأيت من هول ما الموت يشغلك!!               |
| 77:71<br>X 4 | ابن عباس<br>ذو النون            | أن أَبغض الأمور إلى الله تعالى البدع، وإن من البدع الإعتكاف |
|              | دو النون<br>عطاء الخراساني      | أنا لا أتكلم في شيء من هذا، فإن هذا محدث، سلوني عن          |
|              | عطاء الحراساني                  | إن استطعت أن تخلو عشية عرفة بنفسك، فافعل                    |
| 148          | الحسن الحسن                     | إن رجلاً تنفس عند عمر _ كأنه يتحازن _ ، فلكزه عمر           |
| ٨٥،٨٤        | دو النون                        | إن رفع الصوت عن الدعاء لبدعة، وإن مد الأيدي بالدعاء         |
| 701          | إبراهيم النخعي                  | انزع هذا يا بُني، فإنه شهرة، ما لبسه رسول الله عَلِيْكُ     |
|              | إبراميم ساعي<br>المعافي بن عمرا | انشطوا بجنائزكم ولا تدبوا دبيب اليهود والنصاري              |
|              | السيدي بن الر                   | إن كتابة حديث واحد، أحب إلي من صلاة ليلة                    |

| القائل الصفحة مالك بن دينار ٣٣٥                                                                                 | الأثـــــر<br>كم في زمان أشهب، لا يبصرنه منكم إلا البصير، إنكم في                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سفيان الثوري ٢٠٩                                                                                                | علم مي رفاق الله بعالي .<br>نما العلم خشية الله تعالى                                                                   |
| مالك بن أنس ١١١                                                                                                 | نما يفعله عندنا الفساق                                                                                                  |
| المانب بن الس                                                                                                   | نه من سعادة الحدث و الأعجمي أن يوفقهما الله لعالم من                                                                    |
| معاذ بن جبل ۸۸٬۵۷                                                                                               | ن من متعاده التعدف و الرحاجمي ان يوقعهما الله تعادم من<br>ن من و رائكم فتناً ، يكثر فيها المال، و يفتح فيها القرآن، حتى |
| القاسم بن محمد ۱۰۹                                                                                              | نهاك عنه، وأكرههُ لك<br>نهاك عنه، وأكرههُ لك                                                                            |
| ابن المبارك                                                                                                     | نهاك عنه، وا تركب لك<br>نه ليعجبني من القراء كل طلق مضحاك، فأما من تلقاه                                                |
| أبي المبدرت المادية الم | به ليحببني من بعراء من طبق مصحات، فالما من تلعاه<br>ني لأخبر بموت الرجل من أهل السنة، فكأني أفقد                        |
| عمر بن عبدالعزيز ٢٣،٦٢                                                                                          | مي يـ عبر بمنوك الله، والإقتصاد في أمره، واتباع أمر                                                                     |
| الشافعي الشافعي                                                                                                 | ر عليه مم بحوق الله والرسول<br>ي إلى ما قاله الله والرسول                                                               |
| مالك بن أنس                                                                                                     | ياكم والبدع<br>ياكم والبدع                                                                                              |
| سعيد بن المسيب ٢٥٣                                                                                              | ياي وحاديهم ، هذا الذي يحدوا لهم، يقول : استغفروا له                                                                    |
| عمر بن الخطاب ١٤٩                                                                                               | ياكمورطانة الأُعاجم، وأن تدخلوا على المشركين في                                                                         |
| أبو عبدالله الجلاء ٩٥                                                                                           | يش وقوفك هنا؟                                                                                                           |
| عبدالله بن مسعود ٥٩                                                                                             | يها الناس إنكم ستحدثون، ويحدث لكم، فإذا رأيتم                                                                           |
| يوسف بن أسباط ٢٢٣                                                                                               | اب من العلم يتعلمه العبد خير من سيف غزاة                                                                                |
| مالك بن أنس ٢٣                                                                                                  | ئس القوم هؤلاء، أهل الأهواء لا يسلّم عليهم                                                                              |
| سفيان الثوري ٢٧،٦٦                                                                                              | لبدعة أحب إلى إبليس من المعصية                                                                                          |
| الشافعي الم                                                                                                     | لبدعة بدعتان، بدعة محمودة، وبدعة مذمومة                                                                                 |
| مالك بن أنس                                                                                                     | لغنا أن ابن عباس و لي مالاً ليتيم، فوجدها                                                                               |
| سفیان بن عیینة ۲۰۶                                                                                              | ذكر به حال يوم القيامة                                                                                                  |
| ابن عمر ۱۵۸                                                                                                     | صلى الصبح أربعاً؟!                                                                                                      |
| عبدالله ۹٬۰۸                                                                                                    | علموا العلم قبل أن يُقبض، وقبضه أن يذهب أهله                                                                            |
| أحمد بن حنبل براا                                                                                               | لتغبير بدعة محدثة                                                                                                       |
| أبو بكر الصديق ٢٣٢                                                                                              | كلمي فإن هذا لا يحل، هذا من عمل الجاهلية                                                                                |

ابن عون ابن عقیل 440 الشافعي VY بعض السلف 777 سفيان الثوري الشافعي 117 الأوزاعي 49 معتمر بن سليمان 04 سفيان الثوري ٧.٠. محمد بن على (الباقر) سهل بن عبدالله YYE عمر بن الخطاب 7.70 المروزي الأوزاعي أبوسليمان الداراني 108 عمر بن الخطاب 199 شداد بن أوس Y . A سفيان الثوري 4.9 عمر بن الخطاب 770 أبو بكر بن عياش سفيان الثوري سفيان الثوري 197 عمر بن الخطاب 15 على بن أبي طالب **YA** •

ثلاث أحب لنفسي ولإخواني هذه السنة أن يتعلموها جعلت الصوفية للشريعة اسماً، وقالوا: المراد منها حكمي في أصحاب الكلام أن يضربوا بالجريد، ويحملوا على خرجنا إلى جبل نتعبد فيه، فجاءنا سفيان فردّنا الخلفاء وأئمة العدل خمسة: أبو بكر وعمر وعثمان وعلى خلَّفتُ بالعراق شيئاً أحدثه الزنادقة، يسمى التغبير خمس كان عليها أُصحاب رسول الله عَلِيْكُم، لزوم دحلت على أبي، وأنا منكسر القلب، فقال لي: مالك؟ دع الباطل؛ أين أنت عن الحق، اتبع السنة، ودع البدعة دُعُونًا من هذه المجوسية الدُّنيا كلها جهل، إلا ماكان علماً، والعلم كله حجة إلا ذلك الذي أردت منك رآني ابن عمر، وأنا أُصلي بعد الفجر، وأسلم من ركعتين، من يسار مولي ابن عمر رأيت أبا عبدالله إذا كان في البيت كان عامة جلوسه رأيت رب العزة في المنام، فقال لي: يا أبا عبدالرحمن أنت ربما وقع في قلبي النكتة من نكت القوم أياماً رَفع إليّ أنك تبكي في مجلسك، فإذا جلست فكن زُوْجُونِي، فإن رسول الله عَيْظِيمُ أُوصاني أن سئل بما عرفت ربك؟ فقال: بفسخ العزائم سلم عمر على رجل، فقال: السلام عليكم، فرد السلام السنة في الإسلام أعز من الإسلام في سائر السنة سنتان: سنة أحذها هدى وتركها سيأتي أقوام يخشعون رياءً وسمعةً، وهم كالذئاب سيأتي قوم يجادلونكم بشبهات القرآن، فخذوهم الشطرنج ميسر الأعاجم

أيوب على بن أبي طالب ٢٨١ ابن عباس ابن عباس سفيان الثورى ١٠٩٠ ابن عمر ۱۷۵ الجنيد ٢٥ سفیان الثوری ۲۰۷ الفضيل بن عياض ٢١٣ سفیان بن عیینة م ابن عباس الفضيل بن عياض ١٥٢ أبو العالية ٤٩ أبي بن كعب ٤٨ عبدالله بن مسعود ٨٤٠ سفيان الثوري ٧. الفضيل بن عياض ١١٠ الضحاك الشافعي 117 ابن مسعود أحمد بن حنبل مطرّف بن عبدالله ۲۲۳ بريدة سفيان الثوري ٣١. 199 عبدالله بن المبارك عائشة

الشهرة فيما مضي كانت في الطول، وهي اليوم في تشميره صَاحب الشطرنج أكذب الناس، يقول أحدهم: قتلت وما قتل صعد ابن عباس المنبر، فقرأ البقرة وآل عمران، وفسرهما الصلاة والزكاة من الإيمان، والإيمان يزيد وينقص، والناس صوموا منه، وافطروا، إنما هو شهر كانت تعظمه الجاهلية الطرق كلها مسدودة، إلا على المقتفين آثار عافانا الله وإياك من سخطه، وأعاذنا من النار برحمته عالم عامل معلّم يدعي عظيماً في ملكوت السماوات 🕟 عرفوا الناس أمره، واسألوا ربكم العافية عليك بتقوى الله والإستقامة، اتبع ولا تبتدع عليك بطريق الهدي، وإن قل السالكون، واجتنب عليكم بالأمر الأول الذي كانوا عليه، قبل أن يفترقوا عليكم بالسبيل والسنة، فإنه ليس من عبد على سبيل عليكم بالطريق فالزموه، ولئن أُخذتم يميناً وشمالاً عليكم بما عليه الجمّالون والنساء في البيوت الغناء رقية الزنا الغناء مفسدة للقلب، مسخطة للرب الغناء هو مكره يشبه الباطل الغناء ينبت النفاق في القلب، كما ينبت الماء البقل الغناء ينبت النفاق في القلب فضل العلم حير من فضل العبادة فما أعلم أني ركبت في الإسلام ذنباً أعظم من الشهرة القدرية كفار الجهمية قد سمع من الناس، ولكن له فضل في نفسه، صاحب قد كان عمر قارئاً، فكان إذا مشى أسرع، وإذا قال

| الصفحة     | القائل       |                |               |                        | וליב ועליב       | 4           |
|------------|--------------|----------------|---------------|------------------------|------------------|-------------|
| ٨٨         | سن           | الح            | يستفاد        | بدعة، كم من أخ         | عة، ونعمت ال     | القصص بد    |
| 9.7        | بد بن الحسين | محه            |               | ن خلفه                 |                  |             |
| <b>717</b> | افعي         | الش            |               | ها ورأيت أصحا          |                  | ="          |
| <b>0</b> Y | أسباط        | ابن            |               | وافض، فأنقذني          | ~ ~              |             |
| Y Y A      | يان الثوري   | ً سف           |               | مل المشوي والف         |                  |             |
| 140        | ر بن الخطاب  | عم             |               | رجبيين الذين كا        |                  |             |
| ۱٧٤        | 11           | /٦             |               | 4.3                    | کله              | رجب         |
|            | ر بن الخطاب  | عه             | je Isj        | صوّام رجب              | ضرب بالدرة م     | كان عمر ي   |
| 100        | ىر بن الخطاب | ا عم           |               | بعد العصر، ويضر        |                  |             |
| 700        | ير ف         | مط             | الجنازة، فعسم | ن خاصة أهله في         | ، يلقى الرجل م   | كان مطرف    |
| الله ١٩٥   | مفاء بنت عبد | الــــ         | تكلم أسمع،    | ي الله عنه ـــ إذا     | لله عمر ـــ رض   | کان ــ وا   |
|            |              |                |               |                        | شي               | ً وإذا من   |
| 704        | ضيل          | الف            | هم ثلاثة أيام | رة يعرف ذلك في         | جتمعوا في جناز   | كانوا إذا ا |
| 7 2 7      | فيان         | ہا سا          | التي يشتهر ب  | : الثياب الجياد        | هون الشهرتين     | كانوا يكر   |
| 778        | سعيد الخراز  | أبو            |               | فهو باطل               | يخالف ظاهراً،    | كل باطل     |
|            | ن عمر 👭 🧗    |                |               | ها الناس حسنة          | ضلالة، وإن رآ    | كل بدعة     |
| ٦٢٠        | ذيفة         | <b>-</b> .     | متالية<br>علي | حاب رسول الله          | لم يتعبد بها أص  | كل عبادة    |
|            | ناسم بن محمد |                | ميسر          | وعن الصلاة فهو         | عن ذكر الله ا    | كلّ ما ألهي |
|            | و سعيد       | أبر            |               | فحيث وجدها فإ          |                  |             |
| 700        | بت البناني   |                |               | ى إلا مقنعاً باكياً    |                  |             |
|            | مران بن الحص |                |               | لم الله بك عيناً، و    |                  |             |
|            | لحارث بن سک  |                | سر يوم عرفة ف | ينصرف بعد العص         | ، الليث بن سعد   | كنت أرى     |
|            | و بكر الدقاق |                |               | رائيل فخطر ببالي       |                  |             |
| 199        | كتاني        | Ji             |               | اًرِ الناس ماتكود      |                  |             |
| <b>A.Y</b> | ید بن ثابت   | . ' . <b>ز</b> | المرابع:      | عله رسول الله عَلَيْهِ | ىلان شيئاً لم يف | كيف تفع     |
|            |              |                |               |                        |                  |             |

| الصفحة              | القائل القائل         |
|---------------------|-----------------------|
| <b>Y.</b> 1         | الشافعي               |
| <b>Y</b> , <b>Y</b> | الشافعي               |
| 1.7.7               | إبراهيم بن أدهم       |
| 9.7000              | أبو بكر الدقاق        |
| <b>۲9</b> ٨         | الشعبي                |
|                     | كليب                  |
|                     | ابن عمر المساور       |
| <b>X • X</b>        | أبو سلمة بن عبدالرحمن |
| 190                 | عبدالله بن عبدالله    |
| 190                 | عبدالله بن عبدالله    |
| 197                 | الليث بن سعد          |
| ١٧٧                 | ابن أبي مليكة         |
| ٦٤.                 | أحمد بن حنبل          |
| 108                 | أبو سليمان الداراني   |
| 1.4.1               | مالك بن أنس           |
| 1.5                 | عمر بن عبدالعزيز      |
| ١٧٦                 | زيد بن أسلم           |
| 77                  | أيوب                  |
| 779                 | ابن عقيل              |
| 14.                 | أحمد                  |
| ۳.۳                 | بعض السلف             |
|                     | بعض السلف             |
| 197                 | محمد بن إبراهيم       |

البوشنجي

الجراح بن عبدالله ٢٢٤

| لإِن يبتلي المرء بما نهي الله عنه ما خلا الشرك، خيراً |
|-------------------------------------------------------|
| لإِن يَلْقَى الله العبد بكل ذنب ماخلا الشرك، خيراً    |
| لبكاء الصبي بين يدي أبيه يطلب منه حبزاً، أفضل مر      |
| لتجدن غب هذه النظرة ولو بعد حين، فبقيت عشرين س        |
| لعن المغنى والمغنى له                                 |

الأثـــــ

لكن عمر شديد الوطىء على الأرض، له صوت جهوري لكني أبغضك في الله، لأنك تتغنى في الآذان، وتأخذ عليه لم يكن أصحاب رسول الله \_ عرايله لله يكن البر يعرف في عمر وابنه حتى يقولا ويفعلا لم يكونا مؤتثين ولا متماوتين

لو رأيت صاحب هزة يمشي على الماء ما قبلته

لو سمعته وبيدي عصا لضربته بها ليس العزوبية من أمر الإسلام في شيء

ليس لمن ألهم شيئاً من الخيرات، أن يعمل به حتى ليس هذا من أمر الناس، وإنما مفتاح هذه الأشياء ليكن أول ما يعتقدون من أدبك: بغض الملاهي ما أدركت أحداً من أصحابنا ولا فقهائنا يلتفون

مازداد صاحب بدعة اجتهادا، إلا ازداد من الله بُعداً ما أعجب أموركم في التدين، إما أهواء متبعة، ورهبانية

ما أكره للإخوان إذا لم يجتمعوا على عهد إلا أن يكثروا ما ذكر عندي إنسان إلا مثلته جالساً، فقلت له في غيبته

ما ذكر عندي رجل إلا صورت في نفسي مثاله، فكل ما أحب

ما رأيت أحداً في عصر أحمد، أجمع منه، ديانةً وصيانة،

ما طريق إلى الله \_ عز وجل \_ أفضل من العلم، فإن عدلت عن طريق

| الأثـــر القائل الصفحة على مع أمرد بصحبتي يحيى بن معين ٩٦ عيى بن معين ٩٦ ما طمع أمرد بصحبتي ما كنا نقول هذا على عهد رسول الله عليات من الله على عهد رسول الله عليات من الأمور ضربان، أحدهما: ما أحدث يخالف الشافعي ٨٩ الحدثات من الأمور ضربان، أحدهما: ما أحدث يخالف الشافعي ٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ما كنا نقول هذا على عهد رسول الله عَلِيلِيّة سعد بن مالك ٨٣،٨٢<br>ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون، لإن يمس أحدكم على بن أبي طالب ٢٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون، لإن يمس أحدكم على بن أبي طالب ٢٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الحدثات من الأمن ضيبان، أحدهما: ما أحدث بخالف الشافعي ٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| من أحب المدح، وكره الذم، فهو منافق بعض السلف ٣٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| من أراد منكم بحبوحة الجنة، فليلزم الجماعة، فإن عمر بن الخطاب ٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| من أصبح من الناس في قلبه غل، على أحد من أصحاب مالك ٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من أصغى بسمعه إلى صاحب بدعة، نزعت منه العصمة عمد بن نصر الحارثي ٦٩،٦٨<br>١٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| من بني بأرض المشركين وصنع نيروزهم ومهرجانهم عبدالله بن عمرو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| من جلس إلى صاحب بدعة، أحبط الله عمله، وأخرج نور الفضيل بن عياض ٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| من جلس مع صاحب بدعة لم يعط الحكم، وإذا الفضيل بن عياض ٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| من ركب مشهوراً من الدواب أو لبس مشهوراً من الثياب أبو الدراداء ٢٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من زوج كريمته من مبتدع فقد قطع رحمها الفضيل بن عياض ٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| من سمع بدعة فلا يحكها لجلسائه ولا يلقها في قلوبهم سفيان ٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| من سمع من مبتدع لم ينفعه الله بما سمع ومن صافحه سفيان الثوري ٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| من قال أن علياً أحق بالخلافة من أبي بكر فقد أخطأ المنطقة من المنطقة من أبي بكر فقد أخطأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| من قال بخلق القرآن أنه لا يصلى خلفه الجمعة أحمد بن حنبل ٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| من قال القرآن مخلوق فهو كافر سفيان الثوري ٣٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| من قدم علياً على أبي بكر وعمر فقد از درى بالمهاجرين سفيان الثوري ٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| من كشف عورته أعرض الله عنه على بن أبي طالب ٣٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| من لبس ثوباً مشهوراً أذله الله يوم القيامة ابن عمر ٢٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| من يبغض أحداً من أصحاب النبي عليه الله على الله عليه الله على الله ع |
| من وقر صاحب بدعة فقد أعان على هدم الإسلام محمد بن أسلم ٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ناظر الشافعي لحفص الفرد، فقال: القرآن مخلوق الشافعي ٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| النظر إلى الرجل من أهل السنة يدعو إلى السنة السن |

| الصفحة       | القائل            | الأثـــر                                                                                                       |
|--------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ىين م        | أبو يوسف بن الحمة | نظرت إلى آفات الخلق، فعرفت من أين أتوا،                                                                        |
| <b>Y6</b>    | البخاري           | نظرت إلى كلام اليهود والنصاري والمجوس فما رأيت                                                                 |
| 177          | جابر بن عبدالله   | نعم، وربّ هذا البيت                                                                                            |
| 177          | عمر بن الخطاب     | نعمت البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل من                                                                     |
| ZZX.         | الحسن البصري      | هذا رجل أحمق، أتراه يقوم بشكر الماء البارد!                                                                    |
| 444          | مجاهد والضحال     | هو أعياد المشركين                                                                                              |
|              | والربيع بن أنس    |                                                                                                                |
| 770          | دويم              | هو بذل الروح، وإلا فلا تشتغل بترهات الصوفية                                                                    |
|              | ابن سيرين         | هو الشعانين                                                                                                    |
|              | ابن عباس          | هو الغناء                                                                                                      |
| 1.1          | مجاهد             | هو الغناء والمزامير                                                                                            |
| <b>7</b> 9   | سفيان الثوري      | وأحسن سريرتك يحسن الله علانيتك، وأصلح                                                                          |
|              |                   | وأكره أن يتخذ الرجل صوم شهر بكماله كما يكمل                                                                    |
| ١٧٤          | الشافعي           | رمضان المناف |
|              | مالك بن أنس       | وأكره أن يجلس أهل الآفاق يوم عرفة في                                                                           |
|              | الشافعي           | وأكره المآتم، وهو اجتماع الرجال والنساء لمافيه                                                                 |
| 778          | فاطمة (زوجة عمر   | والله، ماله قميص غيره                                                                                          |
|              | بن عبدالعزيز)     |                                                                                                                |
| Y.           | سفيان الثوري      | وجدت الأمر الاتباع                                                                                             |
|              | الشافعي ا         | الوسوسة في نية الصلاة والطهارة من جهل بالشرع                                                                   |
| 444          | الشافعي           | وصى أصحابه أن يشهد أن لا إله إلا الله وحده                                                                     |
| 717<br>18:18 | ابن مسعود         | والذي لا إله غيره، لقد جئتم ببدعةٍ ظلماً، أو قد                                                                |
| 99           | ابن مسعود         | واللهو هنا الغناء                                                                                              |
| ١٨٢          | مالك بن أنس       | ولا أحب للرجل العالم أن يقعد في المسجد تلك العشية                                                              |
| 77           | أيوب              | لا أكلمه بكلمة                                                                                                 |
|              |                   |                                                                                                                |

أحمد بن حنبل ١٨٥٠ أبو قلابة ٧٤ عبدالله بن مسعود ٧٨ محمد بن أبي عائشة ١٩٨ 721 ابن عمر عمر بن الخطاب 197 ابن عمر 405 سليمان التيمي 77 بعض السلف 797 سفيان 74 الحسن نافع مولي ابن عِمر 70 طاوس عيسى عليه السلام ٢٢٧ يزيد بن الوليد 11. 7 2 2 الحسن عمر بن الخطاب 11:11 عبدالله بن محيريز 0 7 معاد بن حبل ٥٧

لا بأس به، إنما هو دعاء وذكر الله لا تجالسوا أصحاب الأهواء، فإني لا آمن من أن لا تشرك بالله، وزل مع القرآن حيث زال، ومن جاء لا تكن ذا وجهين وذا لسانين، تظهر للناس لا تلبس هذا، فإن هذا ثوب شهرة لا تُمت علينا ديننا، أماتك الله لا غفر الله لك لا، ولكن مررت على قدري، فسلمت عليه، لايزال فيك خير، ما لم تر أن فيك خيراً لا يستقيم قول وعمل إلا بموافقته للسنة لا يقبل الله لصاحب بدعة صوماً ولا صلاة ولا حجاً يا أيها الناس إن الذي أنتم فيه بدعة وليست يابني ادخل أصبعك في أذنيك يابني إسرائيل مالكم تأتوني وعليكم ثياب الرهبان يابني أُمية، إياكم والغناء، فإنه يزيد الشهوة يافرقد إن البرليس في هذا الكساء، إنما البر ياهذا ارفع رأسك، فإن الخشوع لايزيد على مافي القلب يذهب الدين سنة سنة، كما يذهب الحبل قوة قوة يفتح القرآن على الناس، حتى تقرأه المرأة والصبي

# (٤) فهرس الموضوعات

| الصفحة                                         | الموضـــوع                                     |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ing.<br>Taga                                   | مقدمة المحقق، وفيها:                           |
| •                                              | خطبة الحاجة                                    |
| 4 <b>1</b>                                     |                                                |
|                                                |                                                |
|                                                | الشراطبي                                       |
| <b>y</b> (1.44)                                | السيوطي                                        |
| <b>V</b>                                       | مباحث الكتاب                                   |
| ٩                                              | مصادر الكتاب                                   |
| 17                                             | وصف النسخة الخطية التي اعتمدت عليها في التحقيق |
| 18                                             |                                                |
| ١٧                                             | المُصنَّف :                                    |
|                                                | أولاً: مصادر الترجمة :                         |
| 19                                             | أ ـــ من أفرد السيوطي بترجمة مستقلة ِ          |
| <b>Y</b> • * * * * * * * * * * * * * * * * * * | ب ـــ من ترجم له ضمن مجموع                     |
|                                                | ثانیاً: ترجمته:                                |
| 71                                             | O اسمه ولقبه وكنيته                            |
| <b>YY</b>                                      |                                                |
| YY                                             | ○ اشتغاله بالعلم وشيوخه ورحلاته                |
| 18                                             | 🔾 مؤلفاته                                      |
| Υο                                             | ○ عزلته وانقطاعه عن الناس                      |
|                                                | 🔾 و فاته                                       |

## الموضـــوع

| صورة عن اللوحة الأولى من المخطوط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صورة عن اللوحة الأُخيرة من المخطوط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كتاب الأمر بالاتباع والنهي عن الإبتداع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الآيات التي تأمر بالاتباع وتنهى عنّ الابتداع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الأحاديث التي تأمر بالاتباع وتنهى عن الابتداع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| فصل: في الأمر بلزوم السنة والجماعة والنهي عن الفرقة: ٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مأجاء عن السلف الصالح في الأمر بالاتباع ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ماجاء عن السلب المبالع في المار بالمار بالما |
| فصل: في دم البدع والدهواء.<br>ماجاء عن السلف الصالح في ذم البدع والأهواء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| من أَبغض أصحاب النبي عَلِينَة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| اختلاف العلماء في الفروع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الهجر المباح والمنهي عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| فصل: في تمييز البدعة من السنّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| تعريف السنة والبدعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| فصل؛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أنواع البدعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| البدع المستقبحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أنواع البدع المستقبحة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| أ _ في العقائد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ب في الأفعال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أقسام بدع الأفعال وأمثلة عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| معاشرة الأحداث والنظر إلى الغلمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الغناء والرقص والوجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| أدلة تحريم سماع الغناء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اقوال العلماء ومذاهبهم في الغناء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الشرك باتخاذ أمكنة خاصة للتقديس والتبرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تخصيص مكان بقصد الدعاء والذكر بدعوى خصيصة فيه ضلال مبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تخصيص مكان بقصد الدعاء والذكر بدعوى خصيصة فيه ضلال مبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| النذر للقبور وللمجاورين عندها النام في بقعة الروي النبي أو الرجل الصالح في المنام في بقعة المشاهد هم الذين يروّجونها بالحكايات المكذوبة المشاهد هم الذين يروّجونها بالحكايات المكذوبة التي لها خصيصة ولكن لا تقتضي اتخاذها عيداً الامكنة التي لها خصيصة ولكن لا تقتضي اتخاذها عيداً الله على النبي ال |
| قبور وهمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| قبور وهمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المدنة المشاهد هم الذين يروّجونها بالحكايات المكذوبة المدعاء عند القبور المدعاء عند القبور المدعاء عند التي لها خصيصة ولكن لا تقتضي اتخاذها عيداً المدعاء عند قبر النبي عَلَيْكُ الله المدعاء عند قبر المدعاء عند قبر الله المدعاء عند قبر المدعاء عند المدعاء عند قبر المدعاء عند المدعاء عن |
| المدنة المشاهد هم الذين يروّجونها بالحكايات المكذوبة المدعاء عند القبور المدعاء عند القبور المدعاء عند التي لها خصيصة ولكن لا تقتضي اتخاذها عيداً المدعاء عند قبر النبي عَلَيْكُ الله المدعاء عند قبر المدعاء عند قبر الله المدعاء عند قبر المدعاء عند المدعاء عند قبر المدعاء عند المدعاء عن |
| لدعاء عند القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لأمكنة التي لها خصيصة ولكن لا تقتضي اتخاذها عيداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| لدعاء عند قبر النبي عَلِيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ الل |
| ا يقول إذا زار القبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| حكم بناء المساجد على القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| لساجد المبنية على القبور، يجب هدمها، ولاتجوز الصلاة فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اليحل إسراج القبور ولا النذر لسرجها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قصود النهي عن الصلاة في المقبرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| بب عبادة اللات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| وثنية كلها إنما كانت من تعظيم الموتى وقبورهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| صلاة في المساجد المبينة على القبور محادة لله ولرسوله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ميل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| نبه المسلمين بالنصاري في خميس الأموات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| عراج النساء ثيابهن يوم الخميس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

بدعة جمع آيات سجدات القرآن في الركعة الأخيرة من التراويح ....

|             | فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | التماوت في الكلام والمشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | صفة الرسول عليه وأصحابه في الكلام والمشي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | التجذير من التماوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|             | فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| , <u>oʻ</u> | الزواج: بدعية تركه وحكمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ÷<br>       | الترهيب من التبتل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | شبة تاركي الزواج والردُّ عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | دم ترك طلب الأولاد ٢٠١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | ترك العلم والاشتغال بنوافل العبادات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | فضل العالم على العابد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | بدعة التفريق بين الحقيقة والشريعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | العزلة والبعد عن العلم والعلماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | خدا به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | قصل.<br>تعذیب النفس وترك المباحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| •           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| **          | بدع الجنائز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | <b>فصل:</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|             | بدع الحج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | بدع التحية والسّلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|             | بدعة التسليم بالإشارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|             | The first section of the section of |

# الموض\_وع الصفحة

| ۲۷۱       بدع دخول المنازل         الاستفدان ثلاثاً قبل الدخول       فصل:         فصل:       البدل وعلم الكلام         الجدل وعلم الكلام       ۲۷۳         إظهار الإشارات في المواجيد       ۲۷۳         التحين في القراءة والآذان       ۳۷۳         الصياح والغشي عند سماع القرآن       ۳۷۲         الرقص والغناء وضرب الدف والرّباب وآلات الطرب       ۲۷۲         التحذف بالبندق       ۲۷۲         خصال قوم لوط       ۲۷۲         بدعة النرد والشطرنج       ۲۸۲         بدعة ادعاء علم الغيب       ۲۸۲         بدعة ادعاء علم الغيب       ۲۸۸         ۲۸۸       ۲۸۸         ۲۸۸       السجع في الدعاء         الوسوسة في الوضوء       الوسوسة في الوضوء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مشروعية المصافحة وفضلهافصا :                                                                                            |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ۱۷۳       فصل:         فصل:       فصل:         السؤال عما لا يعنيه       ۱۷۳         الجدل وعلم الكلام       ۱۷۳         إظهار الإشارات في المواجيد       ۱۷۳         التلجين في القراءة والآذان       ۱۷۳         الصياح والغشي عند سماع القرآن       ۱۷۶         الرقص والغناء وضرب الدف والرّباب وآلات الطرب       ۱۷۶         البحدف بالبندق       ۱۷۲         خصال قوم لوط       ۱۲۷         ۲۷۷       ۱۲۸         ۲۸۲       ۱۶۸         ۲۸۸       ۱۶۸         ۲۸۸       ۱۶۸         ۲۸۸       ۱۶۸         ۲۸۸       ۱۶۸         ۲۸۸       ۱۶۸         السجع في الدعاء       ۱۶۰         الوسوسة في الوضوء       ۱۶۰         فصل:       ۱۶۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                         | ***      |
| فصل:         السؤال عما لا يعنيه       ١٠         الجدل وعلم الكلام       ١٠         إظهار الإشارات في المواجيد       ١٠         التحين في القراءة والآذان       ١٠         الصياح والغشي عند سماع القرآن       ١٠         الرقص والغناء وضرب الدف والرّباب وآلات الطرب       ١٠         الحذف بالبندق       ١٠         عصال قوم لوط       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١٠       ١٠         ١١       ١٠         ١١       ١٠         ١١       ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ليب ميسة                                                                                                                |          |
| السؤال عما لا يعنيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                         |          |
| الجدل وعلم الكلام       الجدل وعلم الكلام         إظهار الإشارات في المواجيد       التلحين في القراءة والآذان         الصياح والغشي عند سماع القرآن       ۲۷۳         الرقص والغناء وضرب الدف والرّباب وآلات الطرب       ۲۷۲         التحذف بالبندق       ۲۷۳         خصال قوم لوط       ۲۷۷         بدعة الرد والشطرنج       ۲۷۲         بدعة ستر الحيطان بالحرير       ۲۸۲         بدعة ادعاء علم الغيب       ۲۸۸         العراف والكاهن       ۲۸۸         بدع الجنائز       ۲۸۸         المراف والكاهن       ۱لحمامات         السجع في الدعاء       الدعاء         السجع في الدعاء       الوسوسة في الوضوء         الوسوسة في الوضوء       الوسوسة في الوضوء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                   | 404      |
| إظهار الإشارات في المواجيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                         |          |
| التلحين في القراءة والآذان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الجدل وعلم الكلام                                                                                                       | 177      |
| الصياح والغشي عند سماع القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | إظهار الإشارات في المواجيد                                                                                              | * Y Y Y  |
| الرقص والغناء وضرب الدف والرّباب وآلات الطرب الكذف بالبندق الكذف بالبندق الحصال قوم لوط المحتال قوم لوط المحتال المحتاء علم الغيب المحتال الم |                                                                                                                         |          |
| الحَذف بالبندق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                         |          |
| خصال قوم لوط  فصل:  بدعة النرد والشطرنج  بدعة ستر الحيطان بالحرير  بدعة ادعاء علم الغيب  العراف والكاهن  بدعة كشف العورات في الحمامات  بدع الجنائز  السجع في الدعاء  الوسوسة في الوضوء  الوسوسة في الوضوء  العراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الرقص والغناء وضرب الدف والرّباب وآلات الطرب                                                                            | 778      |
| فصل:  بدعة النرد والشطرنج بدعة استر الحيطان بالحرير بدعة ادعاء علم الغيب العراف والكاهن بدعة كشف العورات في الحمامات بدع الجنائز السجع في الدعاء فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                         |          |
| وصل.         بدعة النرد والشطرنج         بدعة ستر الحيطان بالحرير         بدعة ادعاء علم الغيب         العراف والكاهن         بدعة كشف العورات في الحمامات         بدع الجنائز         بدع الجنائز         السجع في الدعاء         فصل:         فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | حصال قوم لوط                                                                                                            | 777      |
| ۲۷۷       بدعة النرد والشطرنج         بدعة ستر الحيطان بالحرير       بدعة ادعاء علم الغيب         بدعة ادعاء علم الغيب       ۱لعراف والكاهن         ۲۸۸       بدعة كشف العورات في الحمامات         بدع الجنائر       ۲۸۸         السجع في الدعاء       ۱لسجع في الدعاء         فصل:       الوسوسة في الوضوء         فصل:       فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . <b>فصل:</b> المحالية المحال |          |
| بدعة ستر الحيطان بالحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                         | 777      |
| بدعة ادعاء علم الغيب العراف والكاهن العراف والكاهن العراف والكاهن العورات في الحمامات الدعة كشف العورات في الحمامات السجع في الدعاء السجع في الدعاء الوسوسة في الوضوء العرب ا |                                                                                                                         |          |
| العراف والكاهن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                         |          |
| بدعة كشف العورات في الحمامات بدع الجنائز السجع في الدعاء فصل: الوسوسة في الوضوء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ·                                                                                                                       |          |
| بدع الجنائز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                         |          |
| السجع في الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                         |          |
| السجع في الدعاء<br>فصل:<br>الوسوسة في الوضوء<br>فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                         | <b>Y</b> |
| الوسوسة في الوضوء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                         | e we     |
| فصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                         | Yai      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                         |          |
| الوسوسة في نية الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                         | 790      |

| فصل:                                                     |                                        |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| التساهل وترك التحري في بعض المحرمات                      | 797                                    |
| الاستماع إلى الغناء                                      | Y9Y                                    |
| الاستماع إلى المحرمات واتباع هوى النفس                   | 191                                    |
| دخول الحمام بغير مئزر                                    | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
| شغل الطريق بغير حق                                       | ٣.,                                    |
| زحرفة المساجد وتعددها في المحلة الواحدة وتحلية المصاحف   | ۲.,                                    |
| جملة من المستحدثات                                       |                                        |
| جملة من بدع الثياب                                       | ٣٠١                                    |
| ذو الوجهين                                               |                                        |
| حب المدح وطلب الحمد                                      |                                        |
| فصل: في كلام السلف: ماهي السنة؟ ووصيتهم بلزومها واتباعها | ٣.٧                                    |
| وصية سفيان الثوري                                        | <b>T.</b> Y                            |
| وصية الإمام الشافعي                                      |                                        |
| عقيدة الإمام الشافعي                                     | <i>ڲڐ</i> ڵۺ                           |
|                                                          |                                        |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (٥) فهرس السنن                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           | V .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | السنسة                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۱٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           | احتساب الولد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>YY</b> 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ل الدخولل                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 701                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           | الإسراع في الجناز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| )٣9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رجهٍ طلق                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           | The state of the s |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>جة</b>                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           | ً بِ<br>الإنصات في الجن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | والمدارس وخانات السبيل                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۳۰و ۲۳۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                           | التبذل في شراء ا-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۳۱و۶۶۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                           | تسريح الشعر والا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -<br>وم الشرعية                           | · •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 72101770327                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ا<br>ار دون التعدي على المشروع(!!)        | — — — — — — — — — — — — — — — — — — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ر عن الشواغل المقلقة قبل الإِحرام بالصلاة | , <del>-</del> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ي من الحنازة                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الركعة الثانية عن الأولى                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| at the second se |                                           | جمع القرآن الكر<br>جمع القرآن الكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 771                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الخضب بالحنَّاء                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الدعاء بالمأثور عند زيارة القبور                 |
| 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدعاء يوم عرفة بعرفة                            |
| YTT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | رقع الثوب                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | زيارة القبور                                     |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سجود الشكر                                       |
| 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | السكون في الصلاة                                 |
| 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | السنة في المشي                                   |
| *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | السير في اليوم الثامن من مكة إلى منى             |
| The state of the s | صلاة التراويح                                    |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | صلاة النوافل في البيوت                           |
| \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | صون العلم                                        |
| Y\ \ \                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | طلب الولد                                        |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عدم إجابة دعوة المشركين في أعيادهم وقبول هداياهم |
| 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عدم إظهار أعياد المشركين في بلاد المسلمين        |
| <b>9</b> Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | غض البصر                                         |
| ۸٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لقصص ووعظ الناس                                  |
| ٢٣٩ و١٤٤ و ٢٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بس البياض                                        |
| <b>٤</b> \************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | زوم الجماعة والمراد بها «ت»                      |
| YOX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لمبیت بمنی                                       |
| 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لمصافحة                                          |
| Y.Y.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لنظر إلى السماء والتفكر فيها                     |
| ۲۲۲و ۲۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لنظر في المرآة                                   |
| Y.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لنکاح                                            |
| ٧٧ ،٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ىجر المبتدعة                                     |
| <b>*</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لوقوف بعرفةلوقوف بعرفة                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                  |

| بدع                             | (٦) فهرس الا                                  |
|---------------------------------|-----------------------------------------------|
| الصفحة                          | البدعـــة                                     |
| Y9A                             | اتباع هوی النفس                               |
|                                 | اتخاذ أمكنة خاصة للتقديس والتبرك              |
| غير الاجتماعات المشروعة ۱۷۷     | الاجتماعات التي تتكرر بتكرر الأسابيع والشهور  |
| YAA                             | الاجتهاع على القبر في اليوم الثاني والثالث    |
|                                 | الاجتماع لعزاء الميت                          |
| 1 80                            | الاحتفال بليلة رأس السنة الميلادية            |
| 179                             | احياء صلاة النصف من شعبان                     |
| ٣٠٣                             | اختلاف السريرة والعلانية                      |
| ٣٠٠                             | احراج الروشان والميازيب إلى الطريق            |
| عليها السلام عِليهاعليها السلام | احراج النساء ثيابهن ليلة الخميس لمرور مريم ــ |
| YAY                             | ادعاء علم الغيب                               |
| 70                              | الإرجاء                                       |
| Y9A                             | الاستماع إلى الكذب والزور                     |
| ۱۱و۲۹                           | اشعال القناديل والشمع عند القبور              |
| ٣٠١                             | الأَشنان (!!)                                 |
| YVY                             | اظهار الإشارات في المواجيد                    |
| 17-71                           | الإعتكاف في المساجد التي في الدور             |
| YTT                             | الإعجاب بالعمل                                |
|                                 | إفراد رجب بالصوم                              |

| YAA                                              | الجنازة، كلام الحادي.                                                    |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
|                                                  | وانظر: الهامش و «الاجتماع» فيما مضى.                                     |
|                                                  | بدع الحج: إيقاد النيران على عرفة، اختلاط الرج                            |
|                                                  | قبل موعده بيوم، أكل التمر الصيحاني في الروضة.                            |
|                                                  | لتبرك بقبره عُلِيْقِيْكُم، المحامل والقباب، الطواف بالقبة                |
| _                                                | دع خطبة الجمعة: دق الخطيب المنبر، اشتغاله بالد                           |
|                                                  | رفع يده عند الدعاء، وكذلك رفع المأمومين أي                               |
|                                                  | وشمالاً، تكلف رفع الصوت بالصلاة على النبي علياً                          |
|                                                  | ُذَانَ الْأَحَادُ مَتَفَرَقَينَ، وَكَذَلْكُ آذَانِهُمْ مُجْتَمَعِينَ «تَ |
| بب السلام إذا حرج إليهم                          | لحرير، إمساك السيف المحلى بالذهب، ترك الخط                               |
| Y & V                                            | ت»، وانظر الهامش                                                         |
| *YY1                                             | دع دخول المنازل: الدخول قبل الاستئذان                                    |
| ، التسليم بالإشارة                               | دع السلام: الكلام قبل السلام، الإنحناء في السلام                         |
| ، الإغتسال والإختضاب،                            | دع يوم عاشوراء، التحزن والتعطش والتفجع                                   |
| 187                                              | كحل والمصافحة، التوسعة على العيال                                        |
| V7                                               | غض الصحابة                                                               |
| ۱۲۹ و ۱۳۶ و ۱۳۹                                  | باء المساجد على القبور                                                   |
| 10° = 11.11.                                     | ع العنب لصانع الخمر                                                      |
| * <b>*</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بيع والشراء على الطريق                                                   |
| 7.0                                              | تبتل والرهبانية                                                          |
| 1                                                | نبرك بالنبات والإغتسال بمائه                                             |
| ~ <b>*</b>                                       | ىلية المصاحف                                                             |
|                                                  | نخشع والتباكي والتحازن                                                   |
| صة فيه ۱۱۷ و ۲۱ و ۱۸۱                            | صيص مكان بقصد الدعاء والذكر بدعوي خصيا                                   |
|                                                  |                                                                          |

## البدعـــة

| Y • 4                                  | التخنث                                           |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------|
| Y18                                    | التخنثترك طلب الولد                              |
| 119                                    | ته ك العلم و الانشغال بنوافل العبادات            |
| Y9V                                    | التساهل وترك التحري في المحرمات والمشتهات        |
| <b>%</b> **                            | التسبيح الجماعي                                  |
| 181                                    | التشبه بالكفار في أعيادهم                        |
| 187                                    | التشبه بالمشركين                                 |
| ٣٠١                                    | تشييد البنيان بالجص والآجرّ (!!)                 |
| 770                                    | تضييع المال                                      |
| T+1                                    | تطويل الثياب والكم                               |
| ************************************** | تعدد المساجد في المحلة الواحدة                   |
| YYY                                    | تعذيب النفس                                      |
| ل ما يفعله الحاج» ١٨١                  | التعريف «اجتهاع الناس عشية عرفة في غير عرفة، وفع |
| Y43                                    | التعصب بالهوى                                    |
| 111                                    | التغبير                                          |
| YYY                                    | التفريق بين الشريعة والحقيقة                     |
| γγ                                     | الله على على أبي بكر وعمر رضي الله عنهم          |
| 177                                    | التقرب إلى الله بسجدة منفردة بلا سبب             |
| YY9                                    | التكلف                                           |
| ۸۲                                     | •                                                |
|                                        | التلحين في القراءة والآذان                       |
|                                        | التماوت في الكلام والمشي                         |
| Y91                                    | التنطع والتعمق                                   |
|                                        | الثياب الرقاق                                    |
| YYT•Y•                                 | التياب الرقاق                                    |
|                                        | الجدل وعلم الحارم                                |

| الصفحة      | البدعـــة                                          |
|-------------|----------------------------------------------------|
|             | لجلوس في مجالس البطالين                            |
| يخ          | جمع آيات سجدات القرآن في الركعة الأُخيرة من التراو |
| 790         | - ti                                               |
| Y. W        | حب المدح وطلب الحمد                                |
| Y9A         | لحرص على الدنيا                                    |
| <b>YV</b> 0 | لخذف بالبندق                                       |
| ٧٤          | علق القرآن                                         |
| 187         | هميس البيض                                         |
| ١١٢٠ ع ٩٤   | لخلوة بالنساء الأجانب                              |
| XAY Barrier | لخوض في الباطللخوض في الباطل                       |
| Y99         | خول الحمام بغير مئزر                               |
|             | دعاء عند القبور                                    |
|             | يف                                                 |
| 197         | ذكر الجماعي بعد كل تسليمتين في التراويح «ت»        |
| 7.7         | h ·                                                |
| <b>*</b>    | رش على الطريق                                      |
| ١٨٤         | فع الصوت عند الدعاء                                |
| ٩٩و٤٧٢      | قص                                                 |
| 1 87.       | قى البخار واتخاذها قرباناً                         |
|             | خرفة المساجد                                       |
| Y91         | يادة في الوضوء على ثلاث                            |
| 188         | بت النور                                           |
|             | تر الحيطان بالحرير                                 |
| ۲۸۸         | سجع في الدعاء                                      |

| 1119199    | الشماع                                         |
|------------|------------------------------------------------|
| YYY        | السؤال عما لا يعني                             |
|            | الشبابة والرّبابا                              |
|            | الشبعالشبع                                     |
| <u> </u>   | الشعر الماجنالشعر الماجن                       |
|            | صلاة الألفية ليلة النصف من شعبان               |
| ٢٦١و ١٧١   |                                                |
|            | الصلاة في المساجد التي على القبور              |
| 771        |                                                |
| ٣٠٠        |                                                |
| 187        |                                                |
| 770        |                                                |
| 120        | عيد الغطاس                                     |
|            | الغناء                                         |
|            | قبور وهمية: قبر أبي بن كعب، قبر هود عليه الس   |
| \\\\       | سلمة، قبر الحسين                               |
| اویجداند   | قراءة سورة الأُنعام في ركعة واحدة في صلاة التر |
| 187        | قطع قرون البقر والغنم للبركة                   |
| 187        | القِمَارُ بالبيضُ                              |
| <b>77.</b> | الكبر                                          |
|            | كشف العورات                                    |
|            | الكلام في أسماء الله وصفاته                    |
|            | الكلام في الخطرات والوساوس                     |
|            | الكلام في القدر                                |
|            | لسر الشهرة والشهرة                             |

| YV7                                    | اللعب بالخمام                            |
|----------------------------------------|------------------------------------------|
| YYY                                    | اللعب بالنرد والشطرنج والكعاب            |
| 117,90                                 | معاشرة الأحداث والمردان                  |
| <b>*.</b>                              | المناخل (11)                             |
| 4.6                                    | مؤاخاة النساء الأجانب                    |
| ************************************** | المواقد (۱۱)                             |
| ۱۱۷ و ۱۸۸ و ۱۳۶                        | النذر للأمكنة والقبور وللمجاورين عندها . |
| 1111                                   | النذر المشروط                            |
| 1709111                                | ندر العصية                               |
| * 9 V                                  | النظر إلى ما يلهي                        |
| <b>T</b> • 1                           | نقش الأبواب                              |
| 99                                     | الوجد                                    |
| Y91                                    | الوسوسة في الطهارة                       |
| £                                      | الوسوسة في نية الصلاة                    |
|                                        | وضع صور الحيات والعقارب والصلبان على     |
| • V                                    | الوقيد ليلة النصف من شعبان               |
| فهرس الفهارس                           |                                          |
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | ١ ــ فهرس الآيات الكريمة                 |
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | ٢ ــ فهرس الأحاديث الشريفة               |
| <b>****</b>                            | ٣ ــ فهرس الآثــار                       |
| <b>77</b> 7                            | ٤ ــ فهرس الموضوعات                      |
| 780                                    | ٥ ــ فهرس السنن                          |
| . T                                    | ٦ ـ فهرس البدع                           |